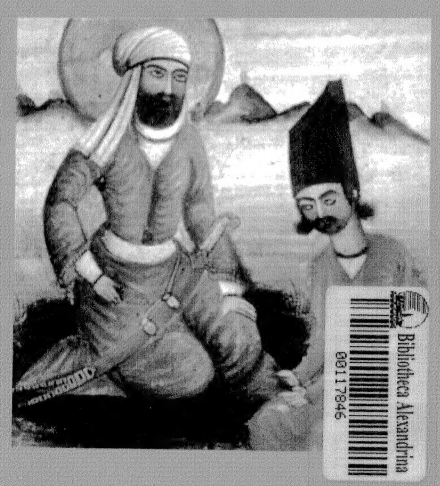
واجعه وفتمر له الإمام موسى الصدر

السنشرق هنری کوریان

# تاريخ الفلسفة الإسلامية



عويدات للنشر والطباعة

بيروت ـ لبنان

تاريخ الفَلسَفة الأسلاميَة

# ه نري كوربان بالتعاون مع السيد حسين نصر وعثان يحيى

# تاريخ الفكلسفة الأسلامية

منذ الينابيع حتى وقاة ابن رشد ( ١١٩٨ )

تَرجَعة كاجعه وَقدْم له نصب يرمروق الإمام وسي الصدر خَسَ ن قبيسي الأمير عارف تام

عويدات للنشر والطباعة بسيسروت للبسنان

## جميع حقوق الطبعة العربية في العالم وفي البلدان العربية خاصة محفوظة لـ عويدات للنشر والطباعة .. بيروت/ لبنان بموجب اتفاق خاص مع دار غاليمار \_ Gallimard \_ باريس

#### CONTRAT

#### **ENTRE LES SOUSSIGNÉS:**

- La Société Anonyme ÉDITIONS GALLIMARD, dont le siège est 5, rue Sébastien-Bottin, 75007 Paris, agissant, ainsi qu'elle s'en porte garante, en qualité de seul propriétaire des droits de l'ouvrage qui fait l'objet du présent contrat, ci-dessous désignée par «GALLIMARD»,

d'une part,

- et les EDITIONS OUIEDAT, B.P. 628, Beyrouth, Liban, ci-dessous dénommé, "Editeur",

d'autre part,

#### IL A ETE CONVENU CE QUI SUIT:

I.- GALLIMARD accorde à l'Éditeur, qui accepte, l'autorisation de publier en volume, et de vendre dans le monde entier la traduction en langue arabe de l'ouvrage dont M. Henry CORBIN est l'auteur, intitulé :

#### HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE ISLAMIQUE

Pour les Editions OUIEDAT

್ತ್ 8 ಜ . . J Fax ; .) 421003 ಒ ೧. ೭೭ : Chyrouth - Liban

Pour les Editions GALLIMARD

EDITIONS GALLIMARD

per délégation du Président Directeur Général

الطبعة الثانية ١٩٩٨

## كامة وحقيقة

#### بقلم عارف تــــامو

بين المستشرقين [كا بين العلماء والادباء] من يؤاتيه الحظ في حياته ، فيملاً اسمه آفاق الدنيا شهرة وانتشاراً . وبينهم من لا يؤاتيه الحظ فيبقى اسمه في نطاق ضيق ، مغموراً لا يتجاوز المحيط الذي يعيش فيه . وباعتقادي ان الدعاية المنظمة ، وأساليب النشر الحديثة التي يقوم بها الاول اكتبه ومؤلفاته ، وزهد الثاني في الشهرة ، والانقطاع للعلم وحده ، يشكلون جميعهم أساساً للحقيقة ، والواقع .

ولعل المستشرق الكبير الاستاذ « هنري كوربان » احد مؤلفي كتاب « تاريخ الفلسفة الاسلامية » من اولئك الذين لم تتجاوز شهرتهم الأوساط العلمية الايرانية ، وجامعة السوربون في فرنسا ، على الرغم من وفرة مؤلفاته ، وتعدد بحوثه – ويقتضينا الوفاء هنا التنويه بها ، والاشارة الى جلائل آثارها .

تعود معرفتي بالمستشرق الكبير ( كوربان ) الى عام ١٩٥١ حينا اجتمعت اليه في احدى الامسيات على شاطىء بحر بيروت الجيل ، وبالفعل عرفت فيه يومئذ ، الزهد في الشهرة ، والابتعاد عن كل مديح وتقريظ ، والانقطاع لخدمة رسالته الانسانية ، بصوفية ، وصمت ، وتجرد . ولم تغيّر الاعوام التي كرّت اعتقادي الذي كوّنته منذ المرة الاولى ، بل ازددت تيقناً وتوثقاً ، في كل مرة كنت أقرأ له ما يتحفني به من انتاجه الجديد .

ان ﴿ كُورَبَانُ ﴾ برأيي من أعمق الباحثين في قضايا الفلسفة الاسلامية ﴾ وتطورها ، ومن أدقهم معرفة في الفكر الايراني على اختلاف تشعب مواضيعه ،

ومن أسرعهم سمياً وراء الحقيقة الناصعة. اما تمكنه من اللغة العربية والفارسية فلا غبار عليه ، واما سعة اطلاعه ، وغزارة مادته ، فنترك الحكم عليها للقارىء المعربي الكريم الذي لم يتسن له الاطلاع على بجوثه العديدة ، ومولفاته القيمة ، التي جلا بها فضل فلاسفتنا ، ودلسًل على أثرهم ، في مجال الفكر والحضارة .

للاستاذ وكوربان ، مجوث ومقالات عديدة تشكل جميمها مكتبة قائمـــة بذاتها . اما مؤلفاته من الكتب المختارة التي اصدرها الممهد الافرنسي للدراسات الايرانية الاسلامية بطهران فأهمها :

ر - كشف المحجوب - لأبي يعقوب السجستاني
 ٢ - حكة الاشراق - للسهروردي
 ٣ - جامع الحكتين - لناصر خسرو
 ٤ -- قصيدة فلسفية - لأبي الهيثم الجرجاني
 ٥ - حي بن يقظان - لابن سينا
 ٢ - ثلاث رسائل اسماعيلية - للسجستاني وللوليد وللشبستري
 الآن:

اذ اقدمه في كتاب الجديد و تاريخ الفلسفة الاسلامية ، أشمر بفخر واعتزاز لأني اقدم مستشرقاً ذا ضمير حي، كرّس نفسه لحدمة الفكر الاسلامي بتجرد، وباحثاً جلي لا كان تفكيره اوسع مدى من محيط الجود الفكري، والانكاش المقيت.

اقدمه: داعياً الباحث في عالمنا العربي والاسلامي للدخول الى مدرسته الفكرية ، والاطلاع على النظريات الجديدة في البحث . وعندما أخصه باسم العلم بتحية إكبار ، وإجللا ، لا يسعني إلا ان أنوه بفضل الاستاذ احمد عويدات الذي ما زال يدأب على اختيار المراجع العلمية المفيدة ، وإصدار الكتب الادبية القيمة ، ذات الأثر البارز في عالم الفكر الانساني ، القديم منه والحديث .

السلمية \_ سوريا عارف تامو

#### تصدير

## يتلم الإمام موسى الصدر

لقد فتح هذا الكتاب امام الفكر الغربي باباً واسماً جديداً للثقافة الشرقيــة وكشف له كنوزاً غنية بالانتاج الديني الفلسفي والتصوف الاصيل .

وقد بذل الاستاذ المؤلف البروفسور هنري كوربان ، في هذا العمل الكبير جهداً متواصلاً يدهش القارى، ويلزمه بالتقدير والاعجاب ، لانه تجأوز في عاقة الفرد والافراد ، ذلك ان الابحاث التي يتحدث عنها المؤلف كانت في الكثير منها مودعة في صدور العلماء الراسخين في العلم وفي اوراق الكتب الخطوطة . وقد تفرق العلماء وانتشروا في اقطار الشرق الاسلامي ، وتبعثرت الكتب في خزائن المكتبات الخاصة والعامة في مختلف بلاد العالم .

والمؤلف مع ذلك يحاول بصبر وجلد متناهيين سبر اغوار هـــذه الابحاث واكتشاف جواهرها وترجمتها وتنسيقها واخراجها ؟ وهذا عمل يتجاوز جهود كثير من الباحثين ، وخدمة يقدمها المؤلف للثقافة العالمية تعلو الكثير مــن خدمات المؤسسة .

اما القارىء العربي فسوف يجد في ترجمة هذا السفر الجليل متعة فكرية واعتزازاً بما انتجته بلاده وبما انتجه الشرق كله ، وندماً لجهله (او تجاهله) لتراثه الثقافي والحضاري العظيم حتى اصبح كالمرآة تعكس الفكر الغربي وانتاجه ناسياً أنه امتداد لمؤسسي أكبر انتاج حضاري وثقافي في التاريخ .

وترجمة هذا الكتاب تقدم بدورها للفكر ما يتناسب مع المشقات التي تحملها

المترجمان الفاضلان والجهد المتواصل الذي بذلاه للعثور على النصوص ومصادرها ولانقان الترجمة .

\*

ولكن هذا الكتاب الجليل يحتوي على أبحاث أساسية تقبسل النقد العلمي وتستحق النقاش العادل . وفضل المؤلف مضاعف لانه أثار هذه النقاط التي كان المهتمون بها يفضلون عدم الخوص فيها ايجاباً او سلباً .

تعتمد هذه الابحاث بصورة اجمالية على ما وجده المؤلف في كتب الباحثين من الفقهاء والفلاسفة والصوفية من مقالات لا يمكن التشكيك في نسبتها اليهم .

الما التحفظ الكلي في إسناد هذه الآراء الى مذاهب المؤلفين واعتبارها جزءاً من عقائد تلك المذاهب. فالثابت هو اننا لا نستطيع ان نسند الابحاث التي ابدعها القس العلامة وتبلاردي شاردان، الى الكنيسة الكاثوليكية، ولايجوز لنا ان نحاسب المذهب الحنفي عسا نجده في كتاب فصوص الحكم لحي الدين بن عربي، أحد أساطين التصوف في الشرق.

وقد حاولنا في هذه المقدمة توضيح المبادىء والآراء في الاصول والتفسير والمعقيدة ، وهي جزء من المذهب والدين . ونحن لا نقصد انكار ما نقله الاستاذ المؤلف عن المفكرين ولا التنكر له ، فالفكر معين لا ينضب ينتج ويعطي ولا مفكر مسؤول عما يقول ومعتز بما يقول والصرح الثقافي يعلو ويرتفع بهذا او ذاك .

#### الظاهر والباطن

من اهم النقاط التي يثيرها الاستاذ المؤلف في هذا الكتاب همو موضوع الظاهر والباطن في الاحكام وفي الدين بصورة عاممة والرمزية في القرآن الكريم . فقد اسهب في هذا الامر وجعله اساساً لكثير من ابحاثه ومنطلقاً لجوعة من استنتاجاته واعتمد على هذا الاصل في فهم مذهب الشيعة وتفسير ممنى الولاية والامامة والامام الغاثب واجاب عن مشكلة انقطاع الوحي وبقاء الحاة الدينمة للانسان .

والحقيقة ان الباحثين في الاحكام الاسلامية والمفسرين للقرآن الكريم ، لا يعتمدون غالباً على اسلوب الرمزية ولا يأخذون بالظاهر والباطن ، بل المبدأ الشائع عندهم والطريقة السائدة هي اصل مراحل الادراك ومبدأ تفاوت مراتب الفهم .

ولايضاح هذه النقطة بالذات ؛ أنبته فكر القارىء الكريم الى مثل من الواقع الذي نعيشه ، فالوردة ينظر اليها الطفل كلعبة حلوة ، ويفهمها المريض او المسافر هدية طيبة ، ويفسرها الفنان الرسام بغير هذين المفهومين ، اما العالم الطبيعي فان مفهومه عن الوردة يختلف عن جميع هذه المعاني . فهو يتعمق في ما يخفى عن أبصار الآخرين ويرى من النشاطات في خلايا الوردة وفي اوراقها الظريفة ما لا راه غيره .

واذا لاحظنا ان جميع هذه التفاسير والاتجاهات صحيحة ولا يناقض بعضها يعضاً بل انها جميعها ، مع تفاوتها بعضها وبعض ، تمثل جوانب ومراحل من الحقيقة .

اقول انه اذا لاحظنا جميع ذلك ننتب الى مبدأ أساسي يلقي الضوء على مجتنا هذا .

ان الحقيقة ؛ أيّة حقيقة ؛ لها جوانب عديدة ولها آثار مختلفة يتفاوت بعضها بعضاً وضوحاً وخفاءاً. والعلم البشري يكشف الجوانب بالتدريج، ويدرك الآثار واحداً تلو الآخر كلما تقدم وتسرّب الى أعهاق الحقيقة .

ولكن الكلمة تختلف عن سائر الحقائق ، وتفسيرها يكاد يكون محدوداً بحدين : الحد الاول هو مدلول الكلمة ومعناها الاستمالي من حقيقة وبجاز وكناية ، فلا يمكن تفسير الكلمة إلا في حدود محتواها ومدلولها ، اما اذا تعدينا هذا الحد فتصبح الكلمة رمزاً وتتفير الدلالة الوضعية وتتحول الى الدلالة العقلية . والحد الثاني هو مستوى معرفة المتكلم وقصده من التكلم والكلام ؟ حيث

والحد الثاني هو مستوى معرفة المتكلم وقصده من التكلم والكلام ؟ حيث لا يمكن ان نفسم كلام شخص بمنى لا يعرفه او مجقيقة ما وصل اليها . وكلما ارتفع مستوى معرفة المتكلم وازداد علمه وثقافته ، ارتفعت معاني كلامه وكثرت

مدلولات الفاظه . فالباحثون في تفسير القوانين ونصوص الاتفاقيات يعتمدون مبدأ قطعياً هو أن واضعي القوانين او كانبي الاتفاقيات بلغوا من مستوى الخبرة والثقافة حداً محكن المفسرين من ان يتعمقوا في معاني كلماتهم ، وارب يبلغوا درجات عالمية من التفسير والتأويل .

ولكن الباحثين والمفسرين لا يسعهم الا ان يقفوا عند حد لا يتجاوزونه ، انه حد مستوى ثقافة الواضعين ومعرفة كتئاب النصوص واطلاعهم ومعلوماتهم. أما الكلام الإلهي فلا 'يحد تفسيره بالحد الثاني حيث ان علم الله عين ذاته ولا حد له . [ و سَعَ كل شيء علما ]. فالمستمع للكلام الالهي يحق له ان يفهم منه كل شيء ، في أي جانب من الواقع وفي أي حقل من المعرفة وبأي درجية من العمق والخفاء ، شرط ان لا يتجاوز فهم السامع المفسر مدلول الكلمة ولا يتعدى التفسير محتوى الكلام ودلالاته الوضعة حقيقة وبجازاً وكناية .

ان كلام الله هو كالحقيقة العينيّة او هو الحقيقة بعينها ، له جوانب من الدلالة ومراحل من التفسير ، كل واحد منها مقصود اللقائل ، حجة على المستمع وطريق للمؤمن .

وحينا نبحث في هذه الميزة التي يمتاز بها كلام الله يمكننا والى حد كبير ، ان نلحق به كلام الرسول حيث انه لا ينطق عن الهوى ، وذلك بشرط ان تنقل لنا نصوص كلامه دون تحريف او تفسير من الراوي .

ويجد الباحث المدقق في كلمات المفسرين للقرآن الكريم ، وفي الابحاث السيق تدور حول الآيات المباركة وحول السيرة المطهرة، هذا المسلك الذي قلناه بوضوح. فيرى ان المفسرين والباحثين يحاولون التعمق في الكلمات المباركة بكل اهتمام ودقة ثم يجدون في سائر الآيات القرآنية او الاحاديث الشريفة او الاحكام المقلية او المكتشفات الحديثة ، يجدون في كل هذا قرائن جديدة لاكتشاف معان متفاوتة اتجاها وعمقاً من هذه الآيات او الروايات ويعتبرونها ينابيم لتدفيق حقائق متجددة عليهم يوماً بعد يوم .

ولسنا في هذه المقدمة بصدد سرد الامثال للحقيقة التي ذكرتها ولهذا فإني

أكتفي بذكر مثالين. فالشيخ مرتضى الانصاري في كتاب الشهير في الفقه و المكاسب » يذكر الحديث السريف و الما "يملسّل الحكلام ويُحرهم الكلام » فيفسره تفاسير اربعة يختلف احدها عن الآخر وضوحاً وأثراً ولكن الجميس مدلول الكلمة وتفسير الحديث (١) ». والفقهاء المتأخرون فسسّروا قول الرسول ولا ضرار في الاسلام » وذكر كل عالم تفسيراً يختلف عن تفسير الآخرين حتى ليبلغ عدد التفاسير المشهورة خمسة وكلها مدلولات للحديث ظاهرة لا تتمدى نطاق دلالة اللفظ (١).

ان هذا المبدأ يوضح للقارىء :

أولاً ؛ ان الآيات القرآنية أنزلت على الطريقة المألوفة للتفام وهي الطريقة التي تمتمد على الدلالة الوضعية التي يتكلم بها جميع الناس ، ولا تمتمد أسلاً على الطريقة الرمزية والدلالات المقلية الفامضة ولا على علم الاعداد وحروف الجسل ومقاطم الايجدية .

وهذه هي الطريقة التي اعتمدت عليها السنة المطهرة بالذات في بيان الاحكام وفي تفسير الآيات الالهية ، وقسد حذا حذو الرسول في هذه الطريقة خلفاؤه والأثمة من بعده .

والقرآن الكرم يؤكد في مواضع كثيرة اعتاده هذه الطريقة :

منها آیة ۱۵ سورة المائدة و قد جاءکم من الله نور و کتاب مبین یهدی به الله من اتبع رضوانه سُبُل السلام و یخرجهم من الظلمات الى النور باذنه ، وآیة ٤ سورة السجدة و کتساب 'فصلت آیاته قرآنا عربیاً لقوم یعلمون بشیراً ونذیراً فاعرض اکبارهم فهم لا یسمعون ، وآیة ۱۸۵ سورة البقرة و شهر رمضان الذي أزل فیه القرآن هدى للناس وبینات من الهدى والفرقان ، .

<sup>(</sup>١) كتاب المكاسب الشيخ مرتفى الانصاري ، مجث المعاطاة .

 <sup>(</sup>٣) راجع رسالة « لا ضرر » للشيخ الانصاري ورسالة « لا ضرر » للمحقق محممه حسين الغروي النائيني .

والسنة المطهرة تؤيّد هـنا في أحاديث كثيرة ، منها الحديث المستفيض المشهور ( اذا التبست عليكم الفتن كفياهب الليل المدلهم فعليكم بالقرآن ، الكافي: أبواب القرآن .

ان هذه الآيات والروايات تنفي بوضوح ، الرمزية في القرآن وتؤكـّد ارفي القرآن كتاب هداية للبشر كل البشر على اختلاف درجات معرفتهم نزل بلفــة عربية ظاهرة لا رمز فيها ولا غموض .

ثانيا ؛ ان مراحل ادراك معاني القرآن الكريم تتفاوت كا يتفاوت ادراك جوانب الحقيقة وآثارها . وكلما تعمق الانسان في آيات القرآن ، كلما ارتفع مستوى ثقافته ، فتنفتح امامه ابواب من المعاني والمعارف الجديدة تختلف عن مدركاته السابقة اتجاها وعمقاً ، وهذه المعاني بأجمعها صحيحة حقيقية لا تتناقض .

ويختلف هذا الامر تمام الاختلاف عن مبدأ الرمزية ومبدأ الكنايات واعتبار مفاتيح الرموز وقرائن الكنايات هي عند أهلها كما يميل اليه الاستاذ المؤلف. فالتدبر في القوانين والاتفاقيات ولكن بصورة أقوى . وقد أمر الله بالتدبر في القرآن نفسه و أفلا يتدبرون القرآن » وعليه نهج صحابة الرسول والأثمة ومنطق التكلم وعرف المفاهمات البشرية .

ثالثاً ؛ وتختلف هذه الطريقة ايضاً عن طريقة الوقوف على ظواهر الكلمات والاعتاد على المداليل البدائية منها. فالقرآن كا ورد في الحديث الشريف ، يفسر بعضا. واذا قرأنا في القرآن الكريم « وجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة » آية ٢٣ سورة القيامة ، لم يحق لنا ان نقول ان الله يوم القيامة 'يرى ونتجاهل الآية الكريمة الاخرى «لا تدر كه الابصار وهو يدرك الابصار » آية ٣٠ ١ سورة الانعام ، واذا رأينا الآية الكريمة « الرحمن على العرش استوى » آية ه سورة طه ، لا نقول مقالة بعض الاشاعرة القدامى بالتجسد ، لاننا نقرأ في مواضع اخرى من القرآن « اليس كمثله شيء » آية ١١ سورة الشورى .

ومن حق كل مؤلف أن يطلب إلى قرائه أدراك مصطلحاته الخاصة بمطالمة

مواضيع عديدة من كتابه ، والقارىء لكتاب علمي لا يمكنه الا رعاية المعاني الممنية التي يقصدها اهل ذاك العلم من ألفاظه .

والقرآن الكريم يعلن عن هذا المبدأ بصورة حاسمة في سورة آل عمران آية ٧ د هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات بينات 'هن ام الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتسبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند الله وما يذ كر والا أولو الالباب ،

ان المحكمات هن ام الكتاب والمرجع للمتشابهات و لا يمكن الاعتاد على المتشابه فقط حيث ان المتشابه هو الشيء الذي يتحد مع الشيء الآخر في بعض الاوصاف و يختلف معه في الحقيقة . فاذا اعتمدنا على الآيات المتشابهة التي يفهم منها أكثر من معنى وحاولنا تفسيرها برغبات نفسية او قرائن خارجية ، فقد انحرفنا عسن الخط القرآني السلم الذي يلزم الرجوع الى الآيات المحكمة ورد المتشابه اليها . وهذه الطريقة تمنع الاعتاد على المعاني السطحية والمداليل البدائية لكلهات القرآن الكري .

وملختص الكلام ان مبدأ التفسير الصحيح يباين ما ينقله الاستاذ المؤلف في الكتاب من اعتبار الكلمات القرآنيـــة ظواهر ورموزاً الى بواطن وحقائق ، ويباين ايضاً طريقة الاعتاد على المعاني السطحية والاكتفاء بظواهر بعض الآيات دون الغور في معاني الآيات الاخرى .

وهنا أود" ان اقف مع الاستاذ المؤلف لكي 'نكر"ر' قراءة الحديث المعروف د ان للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطن الى سبعة أبطن او سبعين بطناً ». فنحن بعد دراسة المبدأ المذكور نفهم الحديث بصورة اخرى تفاير ما فهمه المؤلف وهي ان مراحل معاني القرآن الكريم متعددة سبعة او سبعين . ( ولعل كلسة سبعة او سبعين كناية عن الكثرة والانسجام المتكامل ) .

والحديث الآخر دان القرآن أنزل على سبعة احرف، هذا الحديث قد 'فسّر في الأحاديث الأخر بأنه أنواع المباحث القرآنيّة: دانه أمر وزجر وتبشير وتحذير

وقصص رامثال وحكم ، .

اما الحديث الوارد في مطاوي الكتسباب و لكل آية من كتاب الله ظاهر وباطن وحد ومطلع ، فنعتبره جامعاً بسين معنى الظاهر والباطن ومعنى الحكم والمتشابه ، فالحد ما يفهم من الآية وحدها ، والمطلع معنى الآية بعد ارجاعها الى الحكات ،

## فواتح السور

ولقد أثر الاعتاد على المبدأ المذكور عند المفسرين الى حد بتنا معه نجد عندهم رغبة ملحة في انكار وجود الرموز في القرآن الكريم حتى في فواتحالسور نظير: ألم ، ألم ، كهمص .

فالحاولات التي تبذل من الباحثين في الكتاب لتفسير هذه الحروف المتقطعة هي دليل ظاهر على انهم يحاولون عدم الاقتناع بوجود رموز في القرآن واعتبار جميم كلمات القرآن هدى وبينات للجميع .

ولا يختلف مفسرو الشيعة عن غيرهم في هذه المحاولات. والفهم السائد عندهم ان لنفسير الحروف هذه هو: إن القرآن قد تحدى مشركي العرب فطلب منهم ان يأتوا بالقرآن او عشر سور او سورة منه لكي يثبتوا بذلك بشريته وكونه كلام انسان. ثم بالغ في التحدي بفواتح السور فأعلن ان هذا القرآن الذي عجزتم عن الاتيان عثله وما تمكنتم من ممارضته انما هو مؤلسف من الحروف التي بسين ايديكم . هو مؤلف من حرف ألف ولام وميم وراء وامثال ذلك . ويمزز وهذا الفهم أنك تجد أن حروف الله م) التي افتتحت بها سورة البقرة مثلا هي أكثر الحروف المستعمة والواردة في متن هذه السورة وكذلك حروف كهيمص في سورة مربم وهكذا في جميع فواتع السور .

والشاهد على ذلك أن ما يلي غالب الفواتح هو كلمة و تلك ، او و ذلسك ، مشيراً الى الكتاب او الآيات ، بما يظهر ان الله يشير الى هذه الحروف على انها هي التي 'تركسب' الآيات وتؤلسف القرآن .

ولكن الاعتراف برمزية الحروف هذه ، كا يتبناها بعض كبار المفسرين لا يثبت رمزية الكتاب نظراً لقلة هذه الكلمات، ولهذا فقد اعترف برمزية الحروف كثيرون من مفسري الشيعة والسنة . وأخيراً ، فإنك كثيراً ما تجد في كلام المفسري لمذه الفواتح هذه العبارة ( وهي مما استأثر الله ونبيه بعلمه ) .

## الامام

ولا 'يمد الأمام عند الشيعة الاثني عشرية مرجعاً في تفسير الرموز القرآنية فلا رمزية ولا كشف لبواطن الاحكام بالارث العلمي من النبي . وهو ليس قيماً على كتاب الله (كما ورد في هذا الكتاب) . ولكن معنى الامام هو انه المشل الكامل الذي جعل اماماً ليقتدى به في الدين ، والدين يتضمن الآراء والعقائسد والاخلاق والاعمال والآداب، ورعاية ذات الانسان بجميع جوانب وجوده وفي عامة شؤونه .

والامام، هو الامام في جميع هذه الشؤون ولجميع هذه الجوانب فهو المقتدى به والنموذج الكامل في قوله وفعله، في فكره وعواطفه، في رأيه بالموجودات ونظرته الى الكون وفي كل المسالك الفكرية والخلجات القلبية .

ورأي الامام هذا في تفسير الآيات القرآنية هو الرأي و المُفَضَل ، حيث انه المثل الكامل في الادراك الاسلامي لكلام الله وحيث انه يحمل التراث العلمي الديني من رسول الله . قال الامام جعفر الصادق وكل ما أرويه لكم فقد رويته عن أبي الباقر عن ابيه علي بن الحسين عن ابيه الحسين عن أبيسه علي بن أبي طالب عن رسول الله » .

<sup>(</sup>١) آية ٢٢٤ سورة البقرة .

وانما يؤخذ برأي الامام في التفسير وفي بيان الاحكام لقول الرسول و مثل أهل بيق كمثل سفينة نوح من ركبها نجى ومن تخلف عنها غرق ، ولقوله صلعم و اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي اهل بيق. ما ان تمسكتم بها لن تضاوا ابداً ، ان الامام جعفر الصادق يناقش دور الامام في التفسير في كلمة واضحة تعبر عن هذا الاصل ، وهي انه يسأل عالماً من متكلي الشام : ما هو الحكم بين المسلمين اذا اختلفوا بعد النبي فيجيبه ان القرآن هو الحكم بين المسلمين اذا اختلف المسلمون اختلفوا والدليل لهم اذا ضلوا . فيعيد الامام فيسأله عها اذا اختلف المسلمون في معنى آية من آيات القرآن الكريم وما هو الحل ، فيجيب حائراً مقتنماً ان جواب هو الخلف المنطقي و بالعودة الى القرآن ، حيث ان الفرض هو صورة الاختلاف في معنى الآية ، وحينا يعترف بلزوم شخص يفسس القرآن ويرفسع الخلاف من المسلمين ، يؤكت له الصادق ذلك مشيراً الى البعد الذي بيناه مسن الفهم النموذجي للقرآن .

وقد كان أغةالشيعة يدر بون تلامذتهم على تفسير القرآن دائماً فحينا يسأل الامام الصادق مثلاً من قبل احد اصحابه عن المسح على القدم في الوضوء حينا كان عليه مرارة لعلاج الجرح ولا يمكن رفع المرارة ، يقول الصادق امسح على المرارة ، ثم يضيف هذا وأمثاله يعرف من كتاب الله «ما جعل عليكم في الدين من حرج». وللامام في الاحكام دور أساسي في الاسلام وهو دور اوجد الفرق الكثير بين الفقه الجعفري وبين فقه سائر المذاهب. وهذا الدور هو السبب ، فيا أعتقد ، لما يقوله الاستاذ المؤلف في هذا الكتاب « الاحكام ليست الدين بل ان لها حقائق وباطنا ، ولا يكشف هذا الباطن الا الارث العلمي الذي ورثه الأثمة الاثنا عشر بصفتهم ورثة الأنبياء » .

والحقيقة ان الأثمة الاثني عشر قد ساهموا مساهمة كبيرة في توسعة الفقه وبيان الاحكام ، ساعدهم على ذلك انهم عاشوا في أحقاب متفاوتة أشد التفاوت مسع عصر النبي والصحابة وعصر التابعين. انهم عاشوا عهود احداث مهمة وموضوعات مستحدثة ، حدثت نتيجة لاتصال العرب بسائر الشعوب ولتلاقيهم بالحضارات

والثقافات الاغريقية والفارسية والهندية والأشورية وغيرها . وانت تجسد الاحاديث الواردة عن الأنمسة الاثني عشر مليثة بالاحكام والتوجيه في المسائل الجديدة ، حتى ان مساهمة الامام الصادق في تزويد الفقه واغنائه بلغت درجة سمتي معها الفقه الشيعي كله بالفقه الجعفري .

وهذه المساهمة ليست كشفا لبواطن الاحكام ولا اظهاراً لحقائقها ابداً ، بل نقلا لآراء اسلامية وسنن نبوية دو نوها ورووها بالاسناد عن رسول الله ، وكانت هذه الاحاديث موجودة بنصوصها او بعمومها عند عليبن ابي طالب عليه السلام ، وقد رواها لأبنائه ولأصحابه الذين حاولوا الاخذ منه . بينا امتنع الآخرون عن نقلها لأسباب سياسية او غيرها . وتاريخ السيرة في عهد الصحابة ينقل لنا البحث في عدد من القضايا و محاولة الوصول الى رأي الاسلام فيها ثم توضح انهم سألوا عليا في بعض الاحيان فنقل لهم ما يرويه عن الرسول فاعتمدوا عليه .

وحياة الامام ودأب الدائم المستمر لأخذ التعاليم الدينية عن رسول الله يتبينان من كلم على الشهيرة وكنت من رسول الله كالفصيل من أمّ أحذو حذوه ». وقد تمكن الامام بذلك من حمل الكثير من الاحكام والآراء الاسلامية ونقلها وضبطها حتى وصل الى درجة يعبّر عنها الرسول في حديث متواتر وانا مدينة العلم وعلى بابها ».

ولا أرى حاجة الى تفسير كاسة العلم بمعنى العرفان (gnose) كما يفسره المؤلف بل العلم النبوي هو الاسلام ، والاسلام في حقوله المنوعة لا يقل عظمة واتساعاً عن أي باب من أبواب المعرفة . والعلم النبوي أي الشريعة الاسلامية تؤخذ من باب المدينة أي من علي . وقد قام علي بدوره فروى النصوص وعلم ما كان يعلم لأبنائه ولاصحابه ولمن حاول الاخذ منه من المسلمين .

والأثمة الاثنا عشر يروون هذه الكنوز الاسلامية نقلًا عن علي عن رسول الله ، ويفهمون النصوص القرآنية والسنة المطهرة فهما نموذجيا اسلاميا ويطبقون المبادىء العامة على الموضوعات المستحدثة تطبيقاً دقيقاً . وبذلك كله تصبح كلماتهم حججاً ونصوصاً وتنطبق على ما يصفهم الرسول به من انهم احد ثقليه

في أمته وانهم مثل سفينة نوح ·

## استمرار تاريخ الانسانية الديني

والاستاذ المؤلف يتساءل في كتاب فيقول معتزاً باكتشافه « كيف يمكن لتاريخ الانسانية الديني ان يستمر بعد خاتم النبئين . والسؤال وجوابه يشكلان ظاهرة الاسلام الشيعي » .

اننا نؤكد السؤال ونؤيد الجواب ولكن لا للسبب الذي يعتمده الاستاذ المؤلف من الظاهر والباطن ، ومن ان دور الولي القيم على الباطن يبدأ بعد انقطاع دور النبي المكلف بالظاهر ، ولكنا نعتمد على السبب الذي يشير اليد الرسول العربي بهذا الصدد فيقول و اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي اهل بسقى ، ما ان تمسكتم بها لن تضلوا ، وانها لن يفترقا حتى يردا علي . .

ان القرآن الكريم ـ كما وصفناه ـ هو كتاب الله وكلماته، فهو حقيقة كونية بصورته المرجودة، ويختلف بذلـــك تمام الاختلاف عن الكلمات البشرية. والحقيقة الكونية تتجلى وتبرز للانسان من جديد في أي خطوة تقدم وعيه فيها وارتفع مستوى ثقافته بها.

والكون هو موضوع تطور الحضارة وتقدم الثقافة؛ وحامل هذه التطورات والتقدم المستمر، هو الانسان. فالكون والانسان حقيقتان تتجليان في كلمرحلة حضارية بصورة جديدة. والقرآن الكريم، هذه الحقيقة ، تنكشف في كلمرحلة ايضاً، بصورة جديدة تناسب الصور الجديدة للكون وللانسان وتوجه الانسان لخطوة الجابية جديدة في الكون.

ان هذا الانسجام الحقيقي بين الكون والانسان وبين كتاب الله ، هو انسجام فطري كوني يكشفه المبدأ الذي ذكرناه من مراحل ادر اك القرآن وصُوره المتفاوتة عمقاً واتجاها ، وهو يبين لنا بوضوح المكانية تنظيم الكون ، او الكتاب التكويني على حد تعبير المتكلمين ، بواسطة الكتاب التشريعي الالهي أي القرآن ، في أي زمان ومع أي عهد وتطور .

ولكن الادراك الاسلامي العميق للمعاني القرآنيسة يبلغ القمة عند الامام الذي هو المثل والقدوة في هذا الادراك. فالامام يفسر الكلمات القرآنية فيساهم في تطوير الفكر الاسلامي ويجعله صالحاً لقيادة الحياة الانسانية المتطورة.

فللامام إذن دوران أساسيان يقوم بهها : قهو يبين الأحكام من جهــة ويفسر الآيات من جهـة ثانية .

أ – فهو يمد الفكر الاسلامي بفهم عميق للقرآن؛ وبذلك يتسع ادراك الأمة للتعالم الواردة في الآيات المباركة .

ب — وهو يروي أحاديث وسنناً عن الرسول وبذلـــك يشغل دوراً نقلياً بالنسبة للسنة النبوية من جهــة ، ثم يلعب دوراً في توسيعها وذلك بما يضيفه هو في سيرته الخاصة . وهكذا نفهم مغزى قول الرسول سلوات الله عليه ، من أن القرآن والعترة لن يفترقا .

أما نزول الآيات القرآنية بصدد أشخاص معينة وفي مناسبات محدودة ، فان هذا لا يمنع عموم الآية وشمولية الحكم . فالناسبة مورد لنزول الآية وقرينة لبيان الحكم ؛ اذ ليس الدين تعليماً وحسب ، بل هو تربية ايضاً ، ولدينا ان اعتماد المناسبة هو من افضل الطرق التربوية .

وفي ختام البحث عن الامام أود ان ألفت نظر القارىء الكريم الى ما ورد في هذا الكتاب من ان التشيع ليس مذهباً خامساً في مقابل المذاهب الأربعة السنية الأخرى . فاعتقادنا هو ان الفقه عند الشيعة يعتبر فقها اسلامياً جديداً يعتمد على الكتاب والسنة والأحاديث المروية عن الأغمة والتي تمثل فهما أعمق للكتاب وأوسع للسنة مما اوجب الاستغناء بسنه عن القياس وعن الاعتماد على المصالح المرسلة .

أما الفقه عند المذاهب الاخرى فهو يعتمد على القرآن الكريم والمعاني التي استنبطها كبار الصحابة والتابعين من القرآن وعلى السنة المطهرة التي رويت ودو"نت في عهد الرسول والخلفاء ، وهي القسم القليل من السنة النبوية لأنه منع تدوينها ونقلها .

ويعتمد هذا الفقه على آراء الصحابـــة الذين عاشوا جميعًا في عصر مثقارب وأدركوا نوعًا واحداً من الجياة بعيدة عن التطورات والاحداث الـــقي نتجت عن تلاقى الحضارات .

و لهذا السبب بالذات بقي المشكل قائمًا بعد ما شاهد الفقه نفسه امام الاحداث الجسام الجديدة، وراجع الماني القرآنية الموجودة عنده وراجع النصوص القليلة من السنة ثم اعتمد على آراء الصحابة ، فما وجسد فيها جواباً لجميع أسئلته ولا عثر على حل لكل مشاكله، فاضطر عندها ان يعتمد على المتشابهات والنصوص الواردة فيها فأسس القيساس، وبقي العجز بالرغم من هذا كله قائمًا وبقيت الموضوعات الجديدة من دون احكام شرعية .

وهنا النجأ الفق الى اعتاد المصالح المرسلة التي تشبه الى حد كبير وضع القوانين والتشريع، وبهذه الطريقة تمكن من تطوير نفسه وحل مشاكله. ولكنه مرعان ما رأى نفسه امام مشكلة اخرى ، هي مشكلة وحدة الآراء الفقهية وقربها واجتاعها في اطار مذهبي مناسب ، حيث ان الآراء اختلفت وازداد بعد بعضها عن بعض حتى كاد ان يخترق شمل المسلمين . وهنا اضطر الفقهاء ان يسدّوا باب الاجتهاد .

نعود إلى ما يقوله الاستاذ المؤلف فنقول:

ان وجه الشبه بين المذاهب الاربعة الفقهية من حيث المصادر ومسن حيث التاريخ ومن حيث المداهب الاربعة. التاريخ ومن حيث المضير اكثر من ان تجعل الفقه الشيعي قسيمة للمذاهب الاربعة . المفاهب الاربعة .

#### الولاية

امام هذه الكلمة وتفسيرها ، نرى استنتاجات خطيرة في الكتاب. والمنصف المتأمل في مختلف كتب الشيعة في الكلام والفلسفة وفي الحديث والتاريخ يرى ان استخراج المفهوم الشيعي لهذا المبدأ هو في غاية الصعوبة . ونحن حينا نحترم تلك

الآراء والابحاث لا يمكننا ان نعتبرها جزءاً من عقائد الشيعة وان كانت مما يؤمن بها هؤلاءالباحثوناياناً لا يقلعنايانهم بالمبادىء الاسلامية او المذهبية الاخرى. وقد ظهرت هذه الكلمة بصورتها المذهبية عند الشيعة في حديث الغدير وهو خطبة ألقاها الرسول صلى الله عليه وآله في طريقه راجعاً الى المدينة من حجبة الوداع في محل خم في جحفة ؟ قال في أثنائها مخاطباً المسلمين و ألست أولى بكم من أنفسكم . قالوا أللهم بلى . قال من كنت مولاه فهذا على مولاه . ثم دعا له ولهم بقوله اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخذل من خذله ».

فكلمة المولى وردت في هذه الخطبة مقترنة بالسؤال النبوي الذي يشير الى قوله تمالى «النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم» وقد اوضحت الآية الكريمة مدلول كلمة د المولى ، في الخطبة .

ولأجل ايضاح هـــذا المبدأ يجب ان نعود الى الرأي الاسلامي في السلطات الختلفة: ان الانسان اذا بلغ الحلم وكان رشيداً ، اصبح حراً مستقلاً لا سلطان لأحد عليه ولكنه يطيع في سلوكه الشريعة الالهية التي ينقلها له رسول الله ، اذ انه لا ينطق عن الهوى « ولو تقول علينا بعض الاقاويـــل لأخذنا منه باليمين ولقطعنا منه الوتين » .

وقد وضعت الآية الكريمة والنبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ، مبدأ جديداً هو وجود سلطة النبي يتصرف بها في تربية المؤمنين وتوجيهم لكي يبلغوا درجة الانسان الكامل الذي هو خليفة الله في ارضه ولا سلطان عليه . وهسده السلطة تشبه السلطة التنفيذية والسلطة القضائية ، وهي سلطة القيادة التي تعبّر عنها آية اخرى و ولكم في رسول الله اسوة "حسنة » وتوضحها آية و ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا » .

أعطي النبي هذه السلطة حتى 'يؤسس مجتمعاً إلهيا مثاليا ، يتهيأ فيه لكل مواطن وسائل الميش ونمو الكفاءات والتقدم المستمر حيث ان البيئة السي تتكون مع المجتمع الصالح هي اقوى عناصر تربية الفرد وتوجيهه .

وانما اختص النبي بهذه السلطة دون الآخرين للتأثير العميق الذي تشكله

هذه السلطة على غايات الاسلام واهدافه السامية ، فلا يستأهلها الا من يعصمه الله عن الاخطاء وعن الانفعالات النفسية المختلفة. هذا بالاضافة الى لزوم كون الولي عارفاً يجميع مبادىء الشريعة واصولها وفروعها .

وقد تحتاج ممارسة هذه السلطة الى وضع أسستنفيذية واعتاد اصول مسلكية لمسائل الحكم والقضاء وهذا مما يزيد في خطورة هذا المقام ودقسة موقف حامل هذه السلطة .

مارَسَ رسول الاسلام هذه السلطة ، كما يصفها لنا تاريخ الاسلام بعد الهجرة ، بالفعل ووضع مبادى، وأسساً واعتمد على اساليب وطرق هي من صلب سلطته الالهية اعني بها سلطته على المؤمنين. ولا شك ان هذا البحث هو بحث مفيد ويلقي الأضواء على سيرة الرسول الاعظم وكيفية التأسي بها .

والولاية حسب هذا التفسير مقام عظيم وتعد متممة للرسالة كما يصفها الاستاذ المؤلف ، ولكن بالمعنى الذي قلنا من ان الولاية سلطة إلهيسة لتنفيذ الشريعة ولتطبيق الاسلام على المجتمع ؛ سلطة لا تعطى الاللرسول صاحب الرسالة او الى من تحوّل الى فكرته وذاب في ذاته حتى عد استمراراً له .

اما تفسير الولاية بانها باطن النبوة؛ وان ابتداء الولاية؛ نهاية دور النبوة فهذا رأي خاص لا يعترف به الشيعة كمذهب ولا الاسلام كدين وان كان القائل بـــه بعض كبار الصوفية او علماء الفلاسفة .

ان الولاية سلطة إلهية وهي تحتاج الى النص حسب رأي الشيعة وقد ورد النص بذلك . وهي مقام عظيم لا يبلغة الا من يمثل صاحب الرسالة قولا وعملاً وفكراً ومن امتحن الله قلبه ، من ينسى نفسه في ذات الله ولصالح الاسلام ؟ أي من عاش الاسلام بكل وجوده .

ونحن نعتقد أن الاهتام البالغ الذي تخص به أحاديث الأثمة وكامات العاماء الولاية ، هو الذي جعل الاستاذ المؤلف يعتبر أن و الولاية باطن النبوة وحقيقة الشريعة ، وأن فكرة الولاية داحضة لفكرة معارضة التشيع للتصوف ، حتى بلغ رأي المؤلف إلى وأن جعل التشيع الينبوع الوحيد الاصيل للتصوف وغير

ذلك من الاستنتاجات ، .

والحقيقة أن الولاية عند الشيعة لها مقام كبير يتجاوز كل مقام ، ولكنهــــا تختلف تماماً عما يورده المؤلف ويستنتجه .

ان الولاية ، سلطة لتكوين المجتمع الألهي الذي هو الطريق الوحيد لتربية المسلم تربية «كاملة». والتربية هذه هي الغاية لرسالة الاسلام فأصبحت الولاية في الحقيقة ، الطريق الوحيد لبلوغ الاسلام غايته . ولأجل هذا تجد في أحاديث الشيعة « بني الاسلام على خمس : الصلوة ، والزكوة ، والصوم ، والحج، والولاية وما نؤدي بشيء مثل ما نؤدي بالولاية » .

فالحديث يشير الى هذه النقطة الجوهرية ، ويعتبر ان الولاية من أسس الدين وأنها وسيلة لا يجاد ظروف ملائمة ألله تكسن للعبادات والاقتصاديات والسياسات الاسلامية ان تؤثش أثرها . واذن فقد باتت الولاية في طليعة الواجبات والسؤال عنها يوم القيامة قبل جميع الأسئلة ، وبامكاننا ان نعتبرها قاعدة أساسية لجميع احكام الاسلام .

وقد كان الرسول صلعم يجمع بين مقامي النبوة والولاية . ولكن الأولياء من بعده كان لهم مقام الولاية فحسب دون مقام النبوة حتى ولا ما يشبه مقام النبوة كا يقول المؤلف . والقرآن الكريم يقرر مبدأ وحدة الدين الالهي ونزوله بالتدريج حسب توارد الأنبياء والرسل ويعتبر في ختام الشوط؛ ان النبي محمداً جاء بالمرحلة الكاملة من الدين الالهي . فاذا لاحظنا ان الاسلام الكامل انحاء هو مجموعة من القوانين الفردية والاجتاعية؛ وان هذه المجموعة ما طبقت إلا بعد هجرة الرسول وممارسة مقام الولاية؛ الامر الذي جعل المسلمين يقررون يوم الهجرة مبدءاً للتاريخ الاسلامي دون يوم المبعث مثلاً ؛ اذا لاحظنا جميع ذلك "نقدار عظمة مقام الولاية ، وبامكاننا ان "نعبسر عنها مثل ما عبر عنها في احاديث الشيعة وكلمات علمائها من دون مبالغة او تفسير لا برضي اصحاب هذه الاحاديث الشيعة وكلمات

### التصرف والتشيع

والحديث عن التشيع والتصوف يبدو غريباً جداً حيث ان كلمات فقماء الشيعة ومحدثيهم ومتكلميهم وحتى فلاسفتهم مليئة بنفي أي شبه .

آن التصوف مدرسة مستقلة عالمية تسربت الى الشيمة بعد ما غزت العسالم الأسلامي كله وبعد ما دخلت في عقائد المسيحيين بصورة واضحة حتى ان التصوف الآن يعد مفتاحاً لانفتاح جميع الاديان والمذاهب بعضها على بعض ولا يختص بالتشيع تبعاً ولا سنداً.

فثنائية الشريمة والحقيقة غير واردة عند المسلمين بمختلف فرقهم المعروفة . فالشريمة في الاسلام هي الحقيقة المطلقة الالهية و « من يتبع غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه » . اما اتصال كبار الصوفية في سلسلة أقطابهم ، الى بعض أئمة الشيعة واعتبار البعض الآخر كالامام محمد التقي الجواد ، قادة الشريعة دون أئمة الحقيقة وأقطابها ، فلا يحمل مسؤولية هذه الآراء الا" القائلون بها .

وما ثنوية الشريعة والحقيقة الانتيجة لثنوية الجسم والروح التي هي قاعدة أساسية للتصوف ومن نتائجها ان تضعيف الجسم والرياضات الجسدية هي أسباب لتقوية الروح وتكاملها ، اما الاسلام فيكر"م الجسد ويعتبره نعمة من الله ويمنسع الرهبنة ويعتمد على اتحاد الجسد والروح وتفاعلها ومقارنة الدنيا والآخرة .

فالله 'يعبد في محراب المسجد وفي محلات السوق وفي مكاتب الادارة وفي حقول المزرعة والجهاد في سبيل الله بالمحافظة على سلامة البلاد وبالكد للميال ومجسن التبعل للزوجة وتربية الاولاد . ويعتبر من يقتل دفاعاً عن ماله شهيداً كالمدافع عن دينه .

والحاجات الجسدية والرغبات الطبيعية آثار نعمة الله ومن لطائف خلق الله،

'تكرَّمُ بالصيانة عن الوقوع في المحرّم ، وتقدّس بالشكر على النعمة ، والآداب الاسلامية تأمر باقتران الاكل والشرب والتمتع الجسدي بالشكر لله ، وتعسد التعاليم الزواج والتجارة والزراعة عبادات عظيمة في الاسلام .

ان هـذه الاحكام والآداب لا تنطبق على التصوف الذي ينبع من معارضة الجسم للروح ويتكامل بالمجاهدة ومحاربة النفس وبالامتناع عن رغبات الجسد مها أمكن .

#### القطب

ويناقض مفهوم الامام ومفهوم الولي عند الاثني عشريين مفهوم القطب عند الصوفية كلياً، فالامام كما قلنا مثل كامل، والولي هو الحاكم بكلما للكلمتينمن معنى وآثار وبتائج وأهمية.

أما القطب بمعناه الظاهري عند الصوفية فهو المربي الذي يأخذ بيد السالك خطوة خطوة في طريقه الوعر الشائك المحدق بالاخطار وبالانحرافات لكي يوصله الى الكهالات الانسانية . ويباشر القطب ، وهو الانسان الكامل ، هذه العملية بواسطة انصاره ومعاونيه ويسلك هو معهم ويسير معهم في نفس الطريق .

وأما المعاني العميقة للقطب فهي انه الانسان الكامل وامام الزمان و مظهر النبي و مجلى ذات الله ؟ يقصده السالك ويراه في حال مخاطبة الله حينا يقول « اياك نعمد واياك نستعين » ؟ حيث انه مرآة صادقة لذات الله .

وهذان المعنيان يختلفان عن معنى الامام والولي ودورهما طريقاً وغاية . فلا حقيقة مغايرة للشريعة ، خفية عن اذهان الناس ولا طرق خاصة بكل سالك ، ولا عملية قيادة مباشرة ولا مظاهر وتجليات .

ولا تأخذ الشيعة على المتصوف مسألة تنظيم الطريقــــة والمسائل المسلكية فحسب ، بل الخلاف أعمق والطريق مختلف وأدوار القادة متفاوتة جداً .

وهناك متصوفون من الشيعة يعتبرون القطب امام زمانهم ويؤمنون بالمهدوية النوعية وهذا استمرار لخطهم العاممن اعتبار الأنمة من علي بن ابيطالب الى علي بن موسى الرضا أئمة الشريعة وأقطاب الطريقة وهو تفسير يعود لمفهوم الامام عندهم .

## الامام الغانب

ودور الامام الغائب الذي اعتبر الاستاذ المؤلف ان رأي الصوفية في القطب تطاول عليه دور كبير يجب البحث عنه الخاصة وان المؤلف قد ربط بينه وبين ماطنية الشيعة وانهم ينتظرون كشف الحقيقة لا ظهور نبي جديد ، أي ظهور ولي يكشف جميع حقائق الأحكام . واعتبر المؤلف ايضاً ان فكرة الامام الفائب هي فكرة \_ الهادي (غير المنظور) ... الذي يقود الامة ويعرفها الحقيقة .

والانسب توضيح مفهوم الامام الغائب عند الاثني عشريتين من الشيمة ودوره المنتظر في ايام الفيبة ، لكي يتضح مدى صحـة استنتاجات الاستاذ المؤلف ومدى الفرق بين الفكرة عند الاثني عشريين وعند الاسماعيليين، ومدى الفرق بين هذه الفكرة وفكرة القطب الصوفي .

ان فكرة الامام الغائب هي بعينها فكرة ظهور المصلح الكامل الذي يبشر بالنظام الاكمل ويهي عصيم البشر لبلوغ كالهم وذلك باقامة افضل بجتمع وتطبيق افضل نظام وتعميم العدالة التامة ، ولكي يصل الانسان الى الذروة في المعرفة والعلم ووسائل العيش وفي صلات الناس بعضهم ببعض .

هذه الفكرة اساسها الشعور الفطري للانسان الذي يدفعه دائماً ومن دون توقف الى الافضل في جميع حقول معرفته وميادين حياته ،مقنما إياه انه يستمر في الصعود الى مدارج التكامل ويتقدم دائماً وان تجاربه الدائمة قد تعكس انعكاساً مؤقتاً سرعان ما يعود عنه ولو بلغ عمر الانتكاسة عشرات السنين او اكثر.

والعلم في سير دائم الى الامام حيث ان الانسان يجمع معلوماته وتجاربه دائماً لتكوين قوانينجديدة تزيد في دائرة علمه فالعلم ينمو من جميع الجوانب ويوفر للانسان التقدم المنسق المتكامل.

ولعل التراث العام الذي ورثـه الانسان مـن تعاليم السياء في اغلب الاديان

يجمله ينتظر ظهور مصلح كامل يعيد الحق الى نصابه ويطبق ما تمناه الأنبياء السشر تطسقاً كاملاً غير منقوص .

والقرآن الكريم يشير في مواضع عديدة الى هـذا المستقبل . و وكتبنا في الزبور بعد الذكر ان الارض يرثها عبادي الصالحون » آية ١٠٥ سورة الانبيساء و « وعد الله الذين آمنوا منكم والذين عملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كا استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينه الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني ولا يشركون بي شيئاً » سورة النور آية ٥٥ .

والسنة المطهرة بالرغم من تفاوت مضامينها تشكل تواتراً بظهور مصلح كامل يطبق الاسلام تطبيقاً كاملاً و علا الارض قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظاماً وجوراً. من مجموع هذه الادلة تكونت فكرة الامام الغائب عند المسلمين وانه المبشر

بهذا النظام الكامل حيمًا يعجز الانسان ويقف حائراً واعياً لفشل جميع طرقه وأساليبه ينتظر نظاماً يرتاح فيه وجميع افراده بجميع جوانب وجوده . وهذا الاستعداد في نفوس الناس يسهل مهمة الامام المبشر فينجح فوراً في دعوته بالرغم من تقدم البشر في القوى الهدامة والاسلحة الفتاكة .

فالأمام الغائب عند الشيعة هو احد الاثمة الاثني عشر وهو الحلقة الاخيرة منهم وكلهم نور واحد وخط واحد ويجملون رسالة واحدة ، ودورة تطبيق ما كانوا يبشرون به من رسالة جدهم ليس الا . ولا شك ان هذا الدور ، مع لحاظ ما قلنا في معنى الامام والولي ، يشكل رأيا خاصاً في الخطط الديني وايضاحاً لتعالم هذا المخطط وليس كشفاً لبواطن الاحكام .

هذا هو دور الامام المنتظر في المستقبل ، اما دوره وهو غائب فصيانـــة الاحكام ومنع انعقاد الاجماع في الاحكام على خلاف الحقيقة فهو بمخالفته لسائر الفتاوى يمنع حصول الاجماع وبالتالي يمنع انحراف الفكر الشرعي . واذا لاحظنا صعوبة الدراسات الفقية امام الاحداث والتطورات الحديثة ؟ اذا لاحظنا ذلك نعرف اهمة هذه الصانة .

ولكنهذه المخالفة غير مشروطة بمعرفته وشهرة اسمه .وهذاالبحث مستوفى في

الكتب الاصولية وفي موضوع حجية الاجهاع في زمن الغيبة .

والامام المنتظر في المذهب الشيعي شخص واحد غير كلي فسلا ينطبق على قطب في كل زمانولا علاقة له بالدور الذي يقوم به القطب ولا بانتظار كشف الحقائق وبواطن الاحكام بواسطته وإنما تنفيذ الاحكام الاسلامية على يد الذي استخلفه الله في الارض.

### مبدأ الباطنية

والكلام حول ما اشار اليه الاستاذ المؤلف دفما من مسألة من مسائل الاستاذ المؤلف دفما من مسألة من مسائل الاسلام الباطني إلا وقد أشار اليها الائمة ومهدوا لها ببحث او موعظة ، ان الكلام حول هذه الدعوى ذو شجون .

والحقيقة هي انسا نلتقي في كتب الاحاديث عند الشيعة كا عند غيرهم بأحاديث يستشم منها رائحة الباطنيسة بوضوح ، وبأحاديث تدل على مغالاة وغيرها ، ولكن المنصف المتأمل فيهسا وفي اسنادها يعرف عدم صحة هسذه الاحاديث وضعفها .

فالكافي مثلاً ، وهو اهم كتساب حديث عند الشيعة ، حينا يشرحه ويشرح أحاديثه المحدث الكبير محمد باقر المجلسي في كتاب مرآة العفول ، يناقش كثيراً من هذه الاحاديث ويضعفها .

وقد ورد في كتب الرجال المعتبرة نقد اسناد الكافي وسائر الكتب المعتبرة من الاحاديث ما يطمئن القارىء الى اختلاق الكثير من هذه الاحاديث .

ولعل الاحاديث التي تبحث في عدد الائمة الاثني عشر وتذكر ان اختيار هذا لمدد هولكونه عدد ابراجالساء وعددالشهور وعددالينابيع المتفجرة من الحجو بمصا موسى ، وكلها اثنتا عشر ، هذه الاحاديث من اوضح هـذه المختلقات . والمطالع في الكتب الناقدة والشارحة للكافي ولغيرها يرى بوضوح ما قلناه .

صور موسى الصدر

### مقدمة المؤلف

ليس لنا سلف يمهد لنا الطريق في هذه الدراسة (١) ، ولهــذا فإن بعض الخطوط ضرورية "لتفسير تسمـتها وبنـانها .

١ – نحن نتكلم عن و فلسفة اسلامية ، وليس عن و فلسفة عربية ، كا ظل سائداً ومعروفاً منذ القرون الوسطى . اجل . . . كان نبي الاسلام عربياً من جزيرة العرب بالطبيع ، والعربية الفصحى هي لفة الوحي القرآني ، واللفة الطقوسية للصلاة ، والآداة الفكرية الستي استعملها العرب وغير العرب في سبيل بناء أدب من أغزر الآداب في العالم ، وهو الذي تعبر الثقافة الاسلامية بـ عن نفسها ، ومع هذا فان معنى الدلالات القومية يتطور مع الزمن . ففي أيامنا يسند مصطلح و عربي ، في العرف الجاري كا في العرف الرسمي ، الى مفهوم قومي ، وطني وسياسي دقيق لا يطابق حدود عالمه ، ولا المفهوم الديني لكلمة واسلام ، فالشعوب العربية او المستعربة ليست سوى قلة قليلة من مجموع العالم الاسلامي ؛ والمفهوم الديني العام لكلمة (اسلام) لا يمكن تحويله ولا التضييق عليه مجدود مفهوم قومي او وطني دنيوي . وهذه حقيقة تلقائية معروفة لكل من عاش مفهوم قومي او وطني دنيوي . وهذه حقيقة تلقائية معروفة لكل من عاش في بلاد الاسلام غير العربية .

ولا ريب في أنه قدّر للبعض ، ويقدّر لهم فعلا ، ان يبينوا ان مدلول « الفلسفة العربية » يمكن ان يقتصر على كل فلسفة كتبت باللغة العربية ؛ أعني هذه العربية الفصحى التي كانت ولا تزال ، الصلة الطقوسية ، سواء بين الاعضاء

<sup>(</sup>١) جميع الهوامش التفسيرية هي من وضع قلم النرجمة ولا تلزم المؤلف . الناشر

غير العرب من الجاعة الاسلامية ، او بين اجزاء الامة العربية الذين يختص كل منهم بلهجته العربية المحلية . إلا ان هذا التعريف اللغوي غير متاسك ، ويخطىء مقصده لسوء الحظ . ونحن اذا قبلناه لم نعد نعلم اين نضع المفكرين الايرانيين امثال الفيلسوف الاسماعيلي ناصر خسرو ( من القرن الحادي عشر ) او أفضل الدين الكاشاني تلميذ نصير الدين الطوسي ( من القرن الثالث عشر ) وسواهم منذ ابن سينا والسهروردي حتى مير داماد ( في القرن السابع عشر ) ، والهادي السبزواري (في القرن التاسع عشر ) ، وجميع معاصرينا، من الذين كتبوا بالفارسية حيناً وبالعربية الفصحى احيانا اخرى. ثم إن اللغة الفارسية لم تتوقف على الاخرى عن ان تلعب دورها كلغة ثقافية او قل « كلفة فصحى » عند اسماعيلي و بامير » مثلا ، مثلما كانت بعض أبحاث ديكارت وسبينوزا وهيفل مكتوبة باللاتينية دون ان يكون مؤلفوها فلاسفة لاتينيين او رومانيين .

تازمنا اذن ، لكي نشير الى عالم الفحكر الذي سنتكلم عنه في الصفحات التالية ، إشارة عريضة نحافظ بها على « العالمية الروحية » لمفهوم « اسلام » ، ونترك بالوقت ذاته المفهوم « العربي » في مستوى الافق النبوي الذي ظهر به تاريخياً مع الوحي القرآني وبدون ان نتعجل الحكم على الآراء او على «السلفية» عن يضمون الصفة الاسلامية لهذا او ذاك مسن فلاسفتنا موضع تساؤل ، فإتا سنتكلم عن «الفلسفة الاسلامية » كفلسفة ترتبط نهضتها ، وانتشارها الاساسي بالواقع الديني والروحي (للاسلام) ، والتي انما وجدت لتشهد على ان الاسلام بالواقع الديني والروحي (للاسلام) ، والتي انما وجدت لتشهد على ان الاسلام الايعبر عن ذاته بشكل تام وحاسم بالفقه وحده ، كاكان يشاع خطأ .

٢ - ويتبع عن ذلك ان مفهوم الفلسفة الاسلامية لا يحكن ان يكون وقفاً على التبيانة Schéma. التقليدية التي طالما تابعتها « موجزات » التاريخ والفلسفة فجملتها لا تمسك إلا على بعض الاسماء الكبيرة لمفكري الاسلام الذين عرفتهم المدرسية الاوروبية الوسيطة بواسطة الترجمات اللاتينية . وبالطبع فان ترجمات المدرسية الاوروبية الوسيطة بواسطة الترجمات اللاتينية . وبالطبع فان ترجمات المدرسية الاوروبية الوسيطة بواسطة الترجمات اللاتينية .

المؤلفات العربية الى اللاتينية في صقلية وطليطلة كانت مرحلة ثقافية ذات أهمية كبرى، ولكن ذلك لا يكفي اصلاً للايحاء باتجاه اجمالي يسمح بفهم معنى التأمل الفلسفي في الاسلام وتطوره. وانه لخطأ اساسي القول ان هذا الاخير (التأمل الفلسفي) قد توقف بموت ابن رشد (سنة ١١٩٨)، فأما الذي توقف حينئذ فسنحاول الايماءة اليه فيا بعد، في نهاية القسم الاول من هذه الدراسة. لقسد أعطت اعمال فيلسوف قرطبة ، بترجمتها اللاتينية ، ما يسمى في الغرب، وبالرشدية ، التي طفت على السينوية اللاتينية . اما في المشرق ولا سيا في ايران، فقسد مرت الرشدية مروراً غير ملحوظ ، كا لم ينظر الى نقد الغزالي للفلسفة على انه قد وضع حداً للسنة التي ابتدأها ابن سينا .

٣ - ولا يمكن فهم حقيقة معنى التأمل الفلسفي واستمراره في الاسلام إلا بالتخلي عن ذلك الادعاء بوجوب التنقيب عن معنى مقابل محكم له ، يوازي ما درجنا على تسميته في الغرب منذ غدة قرون ، بالفلسفة . وحتى الاصطلاحات: فلسفة وفيلسوف ، تلك التي أحدثها نقل الاصطلاحات اليونانية الى العربية وإطلاقها على مشائيي وأفلوطينيي القرون الاولى في الاسلام ، فهي لا تقابل مفاهيمنا عن الفلسفة والفيلسوف تماماً . ويعود التمييز الفيصل الواضح ، بسين الفلسفة واللاهوت في الغرب ، الى المدرسية الوسيطة . فالتمييز يفترض دنيوية فلفلسفة واللاهوت في الغرب ، الى المدرسية الوسيطة . فالتمييز يفترض دنيوية اولي ، هو ان الاسلام لم يعرف ظاهرة الكنيسة بمضمونها ونتائجها .

وكما سنوضح في الصفحات التي تسلي: فإن مصطلح وحكمة ، هو المعادل الصحيح للمصطلح المحروب المحروب

في القرن السابع عشر ) ، عن و الحكاء الاغريق » نعود الى ان حكة هؤلاء الاغيرين ناجمة هي الاخرى عن و مشكاة الانوار اللدنية » . ولذلك فاننا اذا اكتفينا باعادة طرح مسألة العلاقات بين الدين والفلسفة في الاسلام ، كا هي مطروحة تقليديا في الغرب ، نكون بذلك قد وضعنا المشكلة على غير وجهها الصحيح ، اذ اننا لا نلم والحالة هذه إلا بناحية واحدة من الموقف . وبالطبيع فقد عرفت الفلسفة اكثر من موقف صعب في الاسلام ، ولكن هذه الصعوبات لم تكن نفس الصعوبات التي عرفتها المسيحية . حيثا استقر المقام و بالتحقيق » الفلسفي في نفس الصعوبات التي عرفتها المسيحية . حيثا استقر المقام و بالتحقيق » الفلسفي في الاسلام ، كان التفكير عندها منصباً على امر اساسي هو النبوة او الوحي النبوي ، وعلى المنائل والمواقف التفسيرية التي يتضمنها هذا الامر الاساسي ؛ وعندها تأخيذ الفلسفة تبكل فلسفة نبوية او حكمة لدنية . ولهذا فقد اعطينا المركز الرئيسي في هسذه الدراسة ، الفلسفة النبوية عند الشيعة بشكليها الرئيسيين : الامامية في هسذه الدراسة ، الفلسفة النبوية عند الشيعة بشكليها الرئيسيين : الامامية بعد في دراسة من هذا النوع . ونحن لم نستتى معلوماتنا من مؤرخي النحل ، بل فعد في دراسة من هذا النوع . ونحن لم نستتى معلوماتنا من مؤرخي النحل ، بل فهبنا الى المنابع ذاتها .

ونتيجة لذلك فنحن لا نستطيع ان تتعرض لما كان من امر الحكمة في الاسلام دون ان نبحث في التصوف ، أعني الصوفية في مظاهرها المختلفة ، سواء مسن حيث التجربة الروحية ، او من حيث حكمتها الالهية النظرية التي تجد جذورها في التعليم الفلسفي الشيعي. وكما سنرى فان جهد السهروردي ومدرسة الاشراقيين التي تلته ، انما كان لربط البحث الفلسفي بالانجساز الروحاني الشخصي . وفي الاسلام خصوصا ، يظل تاريخ الفلسفة وتاريخ الروحانية غير قابلين للانفصال .

 عموماً وليس الى المستشرقين وحدم ، فانه لا يمكننا الاكتفاء ببعض الايماءات، ولا ان نوقف عملنا على شروحات معجمية بسيطة . ونعتقد اننا قلنا الحد الادنى الضرورى .

وبالطبع فانه لا يكننا ايضاً تقسم تاريخ الفلسفة الاسلامية بالتصميم الاعتيادي، الذي يقسم التاريخ عموماً وتاريخ الفلسفة خصوصاً الى ثلاث حقب ويسميها : (الاقدمون – القرون الوسطى – العصور الحديثة) ، إلا بتصنع كلامي لفظي، اذ من اللغو الباطل القول ان القرون الوسطى قد استمرت حتى أيامنا هذه ؛ ذلك ان مفهوم القرون الوسطى ذاته ، يفترض نظرة الى التاريخ وتقسيماً له انظلاقاً من موقف معين . ولكنتا واجدون دلائل أرصن وأبقى من المراجع التأريخية البسيطة ، عندما نريد ذكر الخصائص التي يتصف بها نموذج ما مسن الفكر . وفي الاسلام نماذج من الفكر متميزة ، بقيت منذ مطلع الدعوة حتى المفكر . وفي الاسلام نماذج من الفكر متميزة ، بقيت منذ مطلع الدعوة حتى أيامنا هذه ، كا نجد لدى المفكرين المسلمين اهتاماً بتقسيم تاريخهم الى حقب وفترات من خلال ترسيمة خاصة بهم ( وهو امر ليس غريباً على مفهومهم لادوار وفترات من خلال ترسيمة خاصة بهم ( وهو امر ليس غريباً على مفهومهم لادوار النبوة ) فتاريخ قطب الدين الاشكوري مثلاً ، يقسم المفكرين والروحانين الى أدوار ثلاثة كبرى . المفكرون السابقون للإسلام ، ومفكرو الاسلام الشيعة ، ومفكرو الاسلام السنة .

ونحن بدورنا ، لا يحننا ان ندخل هؤلاء المفكرين في ترسيمة تحقيبية نضيفها من الخارج بالقوة ؛ إلا اننا سنميز الحقب الثلاث الكبرى التالية :

أ) حقبة اولى تقودنا منذ بدء الاسلام حتى وفاة ابن رشد ( ٥٩٥ هـ – ١٩٩٨ م) وهذه الحقبة بجهولة اقل من سواها ، من خلال بعض وجوهها ، حتى الآن . وسنوضح ، عندما نصل الى هذا الصدد لماذا فرض علينا اختيار هـــذا التحديد . فقد انتهت بعض الامور في الاسلام المغربي ، مسم ابن رشد ؛ وفي نفس الحقبة بدأت بعض الامور الاخرى مع السهروردي وابن عربي وبقيت حتى أيامنا هذه .

ولقد وجب علينا ان نبيتن فيا يختص بهذه الحقبة ، عدة وجوه لم تظهر إلا خلال السنين الأخيرة من الابجاث . ولكن الحدود التي فرضت علينا ، والحسد الادنى الذي لا يستطيع ان يتنازل عنه بجث فلسفي متاسك ، اقتضت منا ألا نتجاوز هذه الحقبة الاولى التي تؤلف الجزء الاول من هذه الدراسة .

ب) وحقبة ثانية تمتد خلال القرون الثلاثة التي تسبق النهضة الصفوية في ايران وهي موسومة وبشكل أساسي ، بما يقتضي ان نسميه و ميتافيزيقا المسوفية ، وقد صاحبها تضخم مدرسة ابن عربي ومدرسة نجم الكبرى الصوفية التي بدأت اتصالها بالشيعة الاثني عشرية من جهة وبالاسماعيلية المتطورة ، الى حين تخريب المغول لقلعة ألكوت بعد ذلك سنة ١٢٥٦ .

ج) الحقبة الثالثة: ومع انه من المعتبر عوماً ان الابحاث الفلسفية ، منذ ابن رشد ، قد آلت الى السكون في الاسلام (وهو ما يعلس الحكم الاجمالي المردود أعلاه) ، إلا اننا سنرى القرن السادس عشر يسجل ، مع تقدم النهضة الصغوية ، تقدماً مدهشاً الفكر والمفكرين في ايران ، تستمر آثاره خلال حقبة القاجار حتى أيامنا هذه . وسيكون ثمة مجال لتحليل الأسباب التي جعلت من ايران خصوصاً ومن الوسط الشيعي عموماً ، مكان ولادة هذه الظاهرة . فعلى ضوم عدارس اخرى ظهرت في مواقع اخرى في الاسلام ، سيكون ثمة مجال التساؤل عن المستقبل القريب .

يعود الفضل في القسم الأول من هذه الدراسة ، وهو الجزء الذي تقرأه هنا ، الى عدد من مفكري الحقبتين الثانية والثالثة ، اذ كيف نوضع ما يسه جوهر الفكر الشيعي كا تعرضه تعاليم الأثمة الشيعة خلال القرون الثلاثة الاولى للهجرة مثلا ، دون ان نحسب حساب الفلاسفة الذين شرحوا هذه التعاليم فسيا بعد ? هذا وسيشتمل الجزآن الثاني والثالث من هذه الدراسة ، على دراسة تفصيلية لمفكري الحقبتين الثانية والثالثة .

صديقان عزيزان : احدهما ايراني شيعي والآخر عربي سني من سوريا ،

اعطونا مادة قيمة لعدة فقرات من فصولنا الثانية مما اعاننا على البلوغ بهذا الجزء الاول الى حسن الحتام وهما : السيد سيد حسين نصر الأستاذ في كلية الآداب بجامعة طهران ، والسيد عثان يحي المكلف بأبجاث «المركز الوطني البحوث العلمية» . C. N. R. S. مثاركة عميقة بيننا نحن الثلاثة في رؤية حقيقة الاسلام الروحاني ، والصفحات التي تلي ، تدعي لنفسها انها الانعكاس لذلك .

هنري كوربان مدير التدريس في معهد الدراسات ( السوربون ) ومدير قسم الايرانيات في المعهد الفرنسي الايراني بطهران

طهوان تشرين الثاني سنة ١٩٦٢

## القسم الأوك

منذ الأصول حتى وفاة ابن رشد ( ٥٩٥ هـ ١١٩٨ م )

### الغصل الاول

# ينابيع التأمل الفلسفي في الاسلام ١ ـ التامل الروحي للقرآن

١ - ثمة زعم لاقى نصيباً من الرواج في الغرب ومؤداه ان لا فلسفة ولا تصوف في الفرآن ، وأن الفلاسفة والمتصوفين لا يدينون القرآن بشيء . ولسنا نبغي في هذا المقام مناقشة ما يجده الغربيون في القرآن ، او ما لا يجدونه ، ولحب في ان نعلم ما وجده المسلمون انفسهم فملا فيه .

فقد تبدو الفلسفة الإسلامية كعمل مفكرين ينتمون الى جماعة دينية قبل كل شيء ، جماعة يخصها التعبير القرآني باسم « اهل الكتاب » : شعب له كتاب مقدس ، أي ديانته مبنية على كتاب « منزل من السماء » ، كتاب أوحي الى نبي ، وشعب تعلمه من هذا النبي ، واهل الكتاب عموماً هم اليهود والنصارى والمسلمون ( وقد أفاد الزرادشتيون ، نوعا ، من هنذا الامتياز بسبب الابستاق (۱) ، اما الذين تسموا بصابئة حران فكانوا اقل حظا ) .

وتمم منه الجماعات جميعها مشكلة تطرحها عليها الظاهرة الدينية الاساسية

<sup>(</sup>١) كتاب الابستاق ( Areslu ): هو أهم كتاب عرفه العرب لزرادشت ، وشرحــه الزندا أفستا . وهو كتاب باللغة الفهاوية ، ويذكر ابن النديم ان هذا الكتاب ترجم كما ترجمت مختلف البكتب الدينية العربية .

التي تشترك فيها ، ألا وهي ظاهرة الكتاب المقدس ، وهو ظابطة الحيساة في عالمنا هذا والهادي (١) فيا وراء هذا العالم . فالمهمة الاولى والاخيرة هي فهم المعنى الحقيقي لهذا الكتاب ؛ ولكن الفهم مرهون بنمط وجود الشخص الذي يفهم ؛ والمعكس صحيح ؛ فكل سلوك داخلي للمؤمن انما يأتي من نمط فهمه ؛ فالموقف المماش هو بالاساس موقف تفسيري ، نعني ، ان الموقف الذي يتفتح فيه « المعنى الحقيقي » للمؤمن ، يجعل من وجود هذا المؤمن وجوداً حقيقياً . فحقيقية المحتمد الممنى ( القرآني بالنسبة للمسلم ) هذه ، المرتبطة بحقيقة الوجود ، هي حقيقة واقعية وواقعة حقيقية ؛ وتعبير هسذا كله موجود في احدى الاصطلاحات الاسلامية الاكثر احكاماً وهي كلمة «حقيقة » .

ان هذا المصطلح «حقيقة » يدل » في جملة مدلولاته المتعددة » على « المعنى الحقيقي » للإيحاءات الإلهية » نعني بذلك المعنى الذي في حال كونه «الحقيقة» فهو « جوهرها » ايضا » وهو بالتالي « معناها الروحي » . ومن هنا يصبح بامكاننا القول إن ظاهرة « الكتاب المقدس الموحى » تتضمن علم انسان ( انتروبولوجيا ) خاصاً » او قل نموذج ثقافة روحية معينة وانها تفترض بالاضافة الى ذلك نموذج فلسفة ما » في نفس الوقت الذي ترسم فيه هذا النموذج » وتدفع اليه . وثمة بعض الامور المشتركة في المسائل التي طرحها البحث عن المعنى المخيقي » باعتباره المعنى الروحي ، في المسيحية وفي الاسلام ، وفي تفسير الانجيل وفي تفسير القرآن على التوالي . ولكن تبقى بين الفريقين بعض الاختلافات العميقة ؟ الا ان هذه المماثلات وهذه الاختلافات ستكون موضعاً للبحث ومجالاً التسان من حمث بنيتها ذاتها .

<sup>(</sup>١) الهادي : وقد وضعناها في مقابل Guide مع ان الاستاذ كوربان يضع لهذه الاخيرة في ص ٥٠ من النص الفرنسي كلمة إمام . وهو غالباً ما يعطي هاتين الكلمتين معنى واحداً لأن الذوق الباطني نفسه، غالباً ما يعطيهن نفس المعنى . فالنبي هو المنذر أما الامام فهو الهادي . وفي الحديث النبوي : « أنا المنذر وعلي الهادي ، الجالس المؤيدية ص ٩٥١ » ، « يا علي بك يهتدي المهتدون ، بحار الانوار ج ٧ . ص ٢ » . وفي القرآن الآية ٧ من سورة الرعد : « إنساأ أنت منذر ولكل قوم هاد » .

ثم ان تمين المعنى الروحي على انه غاية نحاول بلوغها، يتضمن اضماراً مفاده ان ثمة معنى ليس بالمعنى الروحي، وانه يمكن ان يكون بين هذا وذاك تدرج كامل ربما اوصلنا في النهاية الى كثرة من المعاني الروحية. واذن فان الامر برمته متملق بالوعيمن حيث فعله الاولي، ذلك الوعي الذي يمكس وجهة نظر ما ، بما فيها من قوانين وقواعد ، لا تنفك ابداً قوانين وجهة النظر هذه وقواعدها . هذا الفعل الذي يكشف به الوعي ، لذاته ، عن وجهة النظر التأويلية تلك ، لما يكشف له ، تدريجياً عن (معميات ) هذا العالم ، الذي عليه ان يقوم بتنظيمه وترتيبه . ولهذا ، ومن وجهة النظر هذه ، أثارت ظاهرة الكتاب المقدس في الاسلام وفي المسيحية بنيات متطابقة من جهة ، ومواقف وضعوبات ، من جهة ثانية ، تختلف من هنا ومن هناك بقدر ما يختلف غط الاقتراب من و المعنى الحقيقي » .

٧ - وأول ما تقتفي الاشارة اليه من هذه الصعوبات هو غياب ظاهرة الكنيسة من الاسلام وعدم وجود اكليروس يتسلط على وسائل النعمة ؟ فليس في الاسلام جمود عقائدي ولا سلطة حبرية ولا مؤتمر يحدد العقائد ، على عكس ما حدث للمسيحية . فقد حل الجمود العقائدي المتسلط ، منذ ان كبحت الحركة المونتانية Montaniste في القرن الثاني للميلاد ، على الالهام النبوي وعلى التأويل الروحي بشكل عام . ومن جهة ثانية فان تفتح ونهضة الوعي المسيحي يعتبر اعلانا اكيداً ليقظة الوعي التاريخي في المسيحية . ولقد تركز الفكر المسيحي على امر حدث في السنة الاولى للميلاد . فقد سجل التجسد الالهي دخول الله في المتاريخ فأصبح كل ما ينقله الوعي الديني نتيجة لذلك ، وعيا تاريخيا متمثلا بمنى النص : وهو المعنى الحقيقي للكتابات المقدسة .

وبالطبع فاننا سنرى نظرية الحواس الأربع الشهيرة التي تأخذ لنفسها هذا Littera (sensus historicus) gesta docet : quid » : الشكل الكلاسيكي

credas, allegoria; moralis, quid agas; quid speras anagogia, (1) ومع هذا فانمن ريد دحضالنتائج المستخلصة منالمديهمات التاريخية والعلوم الاثرية القديمة باسم التفسير الروحي ، سيكون بحاجة الى الكثير من الشجاعة . فالمسألة التي لا نكاد نشير المها هنا ، هي مسالة معقدة . وسيكون لنا أن نتساءل إلى أي حد كانت ظاهرة الكنيسة ، في أشكالها الرسمية على الأقل ، شربكة في تسلط الملكة التاريخية والمعنى الحرفي . ويشارك ذلك الانحطاط الذي أدى إلى الحلط ما بين الرمز والجاز ، في هذا التسلط ؛ كما لو كان البحث عن المعنى الروحاني ضرباً من الجازفة في حين ان الامر يختلف تماماً . فالجاز نظرة مسالمة ، في حن ان المعنى الروحاني يمكن ان يكون ثورياً ؛ وعلى هذا فقــــد استمر التفسير الروحاني وتجدد على هامش الكنيسة في الصيخ الروحانية . فثمة امر مشترك بين النمط الذي يفهم به واحد مثل Boehme او سويدنبرغ التكون والخروج ( السفر ) أو الرؤيا ( الأبوكالبيس )؛ والنمط الذي يفهم به الشبعة الاسماعيليون او الاثنا عشريون او حكماء الصوفية الالهيون من مدرسة ابن عربي ، القرآن ومجملالسنن التي توضح هذا النوع. وهذا الامر المشترك هو تلكالنظرة التي تتنضد فسها عدة تصاميم للكون وكثرة من العوالم التي يتماثل بعضها مع البعض الآخر . ولا يتركز الوعى الديني في الاسلام على واقعة من التاريخ ، وانما على واقعة مما وراء التاريخ . ( نعني بذلك انها ليست واقعة تاريخية بَعدية وانما هي واقعة تاريخية انعكاسية ) . وهذه الواقعة الاولية التي تتقدم تاريخنا التجريبي زمنياً ؛ هي ذلك التساؤل الالهي الذي يطرحه الله على ارواح الناس الذين سبقوا العالم الارضى في الوجود: ( أَلْسَنْتُ بَرَ بَسْكُمُمُ ۚ ? ) سورة الْأعراف (الآية ١٧١). والموافقة الجذلي التي تجيب على هــذا السؤال تقيم ميثاقاً أبدياً من الأمانة (٢).

<sup>(</sup>١) يدل « النص ( بممناه التاريخي ) عل الفعل ؛ فاذا كان مجازياً ، دل على المعتقدات ؛ فاذا كان اخلاقياً ( معنوياً ) ، دل على الاعمال ؛ فاذا كان صوفياً ، دل على الآمال » .

 <sup>(</sup>٣) وذلك ما يسميه الامام ابر حنيفة النعان « بيثاق عالم الذر » ، فهو يفسر الآية ١٧١ هذه « وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى

وما بجيء الانبياء وتناويهم من حقبة الى حقبة ، وتعاقبهم في دور النبوة الا للتذكير بالامانة التي قطعت لهذا العهد . ومن مقالاتهم ( مقالات الانبياء ) تنتج حرفية الشريعة او القانون الالهي . اذن فالمسالة هي همذه : أثمة ما يدعو الى البقاء عند ظاهر النص؟ ( وعندها لن يكون للفلاسفة ما يفعلوه ) ام ان القضية هي فهم و المعنى الحقيقي » ، أي المعنى الروحاني للحقيقة ؟

وبأفضل من هذا يعبر الفيلسوف الايراني الشهير ناصر خسرو ( القررف الخامس ه. . القرن الحادي عشر م ) وهو واحمد من اشهر وجوه العلم الاسماعيلين الايرانيين ، عما نقصده : «الشريعة هي المظهر الخارجي ( الظاهر ) للحقيقة ، والحقيقة هي الوجه الداخلي (الباطن) للشريعة . . . انها الرمز (المثال) ؛ والحقيقة هي المرموز اليه ( الممثول ) . والمظهر الخارجي في تقلب مستمر مع حقب وادوار العالم ؛ اما الوجه الباطن فطاقة إلهية غير خاضعة للصيرورة » .

٣ - وليس بالامكان والحالة هذه وتمريف الحقيقة كحقيقة بواسطة معلم كما هو الحال في العقائد ولكنها تستدعي معرفين هداة وعارفين بالأسرار (أنبياء) يقودونها الى ذلك . ولكن النبوة مقفلة فلن يكون ثمة نبي بعد وفيصبح طرح المسالة بهذا الشكل: كيف يمكن لتاريخ الانسانية الديني ان يستمر بعد خاتم

عشهدنا ان تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين » ، فيقول: ان الله أخرج بنى آدم من صاب آدم على صورة الذر ، وذلك قبل ان يخلقهم على هذه الصورة وأخهد منهم الميثاق . أي ان الله قابل الارواح وامرها بالايمان ونهاها عن الكفر . ويخلص ابو حنيفة من ذلك إلا ان الافعال مختوقة لله ، وان ليس للانسان الا الكسب وهو ايضا رأي الحسن البصري كا ينقله ابو الهذيل العلاف في كتاب الحجة بحسب رواية الطبرسي . كا يأخمذ بهذا الرأي العلامة الطباطبائي في تفسيره بدون ان يخلص الى موقف ابي حنيفة في قضايا العدل . اما تفسير الطبرسي (بجمع اليمان) فيفهم ذلك فهما معتزلياً . فهمنى هذه الآية عنده ان الله دل بني آدم بخلقه على توحيده ، واشهدهم على انفسهم لما جعل في عقولهم من الادلة الدالة على وحدانيته . اما اخوان الصفاء فيفهمون الآية على انفسهم لما جعل في عقولهم من الادلة الدالة على وحدانيته . اما اخوان الصفاء فيفهمون الآية على انفهر هو العالم الكبير . ( رسالة ١٢ ج ٢ ) . وراضح ان هذا الفهم ليس بعيداً عن فهم الطبرسي وان اختلفت الالفاظ .

النبيين ? والسؤال وجوابه يشكلان الظاهرة الدينية في الاسلام الشيمي، ذلك ان التشيئع يستند الى علم للنبوة يتسع فيصل الى علم إمامة . لهذا فإنا نبدأ هذه الدراسة بالتركيز على فلسفة التشيئع النبوية، تلك الفلسفة التي تجد مثنوية الشريعة والحقيقة بين مقدماتها ، وتنحصر مهمتها في استمرار وحفظ معنى الايحساءات الإلهية الروحي، نعني المعنى الباطني المستور. وبدون هذا يقع الاسلام ورواياته وطرقه الخاصة ، في التطور الذي اصاب المسيحية وجعلمن النظم اللاهوتية نظما إيديولوجية اجتاعية وسياسية علمانية ، وجعل دالخلصية » اللاهوتية مثلا دمخلصية ،

وبالطبيع فمندما عمل مشل هذا الخطر في الاسلام فانه عمل ضمن شروط ختلفة ، ولكنها شروط لم يتصد احد من فلاسفة الاسلام لتحليلها بعمق ، فلقد أهمل العامل الشيعي بكليته تقريباً مع انه لا يمكن التفكير بمصير الفلسفة في الاسلام وبمعنى الصوفية ، بشكل مستقل عن معنى التشيع . هذا ولا ننسى ان المرفان الاسماعيلي (الغنوص (۱) ما المعرفة العليا الذوقية )، ومسائلها الكبرى، ومصطلحاتها الفنية كانت قد تكونت عند الشيعة الاسماعيليين قبل ولادة الفلسوف ابن سينا .

ولم يكن على الاسلام ان يواجه المسائـــل ، التي تأتي عادة بما نسميه و بالوعي التاريخي ، ولذلك فقد ظل يتحرك بحركة مزدوجة في بعد عامودي : انها حركة تقدم من ( المبدأ ) وحركة رجوع نحو الاصل ( المعاد ) ، ذلك ان الصور هي في المكان وليس في الزمان . ولم ير مفكرونا اتجاه تطور العالم اتجاهاً

<sup>(</sup>١) الغنوس: تمبير أطلقه الاستاذ باوشيه في مجلة الدراسات الشرقيسة على كل التيارات والمناهب الباطنية في الاسلام. ولكنه عاد فأخذ ، نظراً لتاريخه المسيحي معنى المعرفة اللدنية التي تلقى في النفس القاء. ويعطيه الفنوصيون المسلمون اسم عرفان.

أفتياً مستقيماً وانما رأوه في صعود. فالماضي ليسوراءنا وانما هو وتحت اقدامنا». وعلى هذا المحور تتدرج و معاني » الايحاءات الالهية ، التي هي معان تتعلق بتسلسلات (حدود) روحية ، وعلى مستويات تنفتح علىما وراء التاريخ منأوله. ففي هذا المستوى يتحرك الفكر دون ان يحسب حساباً للمحرمات التي يمكن ان يقيمها الجود العقائدي . ولكنه سيجابه الشريعة في الحالة التي ترفض فيها هذه الشريعة : الحقيقة . ذلك ان رفض النظر الصاعد ، هو رفض الحقيقة ، وهو ايضاً ما يميز أساتذة القانون [ الفقهاء ] من اهل النص في الدين الشرعي .

وليس الفلاسفة هم الذين افتتحوا المأساة ، فقسد ابتدأت غداة وفاة النبي . وتسمح لنا تلك المدونة الكثيفة التي وصلتنا من تعاليم أثمة الشيعة ، بتقصي أثر هذه المأساة ، وتفهم السبب الذي من أجله ، عرفت الفلسفة بعثاً رائعاً في القرن السادس عشر في وسط شعى ، وفي الران الصفوية بالذات .

وهكذا فان أفكار علم النبوة الشيعي لم تتوقف عن الحضور طيلة قرون طويلة . فلقد تأتى عنها العديد من المسائل، مثل مسألة التوكيد على هوية ملاك المعرفة (العقل الفعال)، وملاك الوحي، (الملاك جبريل الروح القدس)، ومسألة المعرفة النبوية في و تعطيلية ، الفارابي (۱) وابن سينا، وتلك الفكرة من ان حكمة الحكماء الاغريق جاءت هي ايضاً من مشكاة الانوار اللدنية، وحتى فكرة الحكمة الالهية التي هي لفوياً Theosophiu والتي ليست بالفلسفة تماما، ولا باللاهوت بالمعنى الذي نعطيه حالياً لهذه الكلمات . وهكذا فان الفصل بين اللاهوت والفلسفة الذي يرجع الى المدرسية اللاتينية في الغرب، كان الامارة الاولى لهذه العلمانية الميتافيزيقية التي أدت الى ثنائية الإيمان والمعرفة، وتجاوزت فكرة والحقيقة المزدوجة ، التي كان يعلمها ابن رشد، او على الاقسل وبعض الرشدين ، ولكن هذه الرشدية تعزل نفسها عن فلسفة الاسلام النبوية .

<sup>(</sup>١) Agnosticisme : يجملها الاستاذ كوربان في غير هذا الموضع ( ص ٧٥ من النص الفرنسي ) في مقابل تعطيل . لذلك فقد استخرجنا منها تعطيلية . مع ان العلايم يجعل لها في ص ٣١٣ من « المرجع » : كلمة : « لاأدرية » .

ولهذا نراها تستنزف نفسها ؛ ولهذا السبب ذاته ظلت تعتبر ، ولفترة طويلة ، على انها كلمة الفلسفة الاسلامية الاخيرة في حين انها لم تكن سوى مأزق ، او حادث عرضي ظل مجهولاً لدى مفكري الاسلام المشرقيين .

إلى المتوقف هنا عند بعض النصوص ؟ فتعليم الأنمة الشيعة يسمح لنا بأن نفهم كيف أن التفسير القرآني، والتأمل الفلسفي كانا مدعوين و ليجوهر الحدهما الآخر . فلدينا مثلاً حديث الإمام السادس جعفر الصادق ( ١٤٨ هـ ٧٦٥ م ) ، الذي يقول فيه و ان في كتاب الله أموراً اربعة : العبارات ، والإشارات ، واللطائف ، والحقائق . فالعبارات ( ظاهر النص ) للعوام والاشارات للخواص واللطائف ( اي المعاني المستورة ) للأولياء والحقائق ( اي العقائد الروحية ) لأنبياء الله (١٠) م. وبموجب تفسير آخر : و ظاهر النص للسمع ، والاشارات للفهم واللطائف للتأمل والحقائق (العقائد السامية ) تتعلق بتحقيق الاسلام كله».

هذه الاقوال هي صدى لقول الامام الأول ، على بن أبي طالب ( ٤٠ هـ ١٦٦ م ) : « ما من آية قرآنية الا ولها اربعة معان : ظاهر وباطن وحد و مطلع . قالظاهر التلاوة والباطن الفهم والحد هو أحكام الحلال والحرام ، والمطلع ( المشروع الالهي ) هو مراد الله من العبد بها (٢) » .

وتوازي هـــذه المعاني الأربع ، المعاني التي وردت في المعادلة اللاتينية التي ذكرناها أعلاه . ومع هذا ، فهنا شيء آخر ، فان تمييز المعاني تابع لتدرج أو (تسلسل) الروحي من عدد الذين تحد د مراتبهم بكفاءاتهم الداخلية . ويشير الامام جعفر الى اشكال سبعة لنزول القرآن (الوحي)، ثم يعر ف باشكال تسعة لقراءة وامكانية فهم النص القرآني أيضاً . اذن فان هذه الباطنية ليست بناء متأخراً أبداً . أنها اساسية اصلاً لتعلم الأغة ولعلها ينبوعه ذاته .

<sup>(</sup>١) تجد هذا الحديث في المقدمة التي يعقدها الملا محسن الفيض الكاشاني لتفسيره الشهير « الصافى » .

<sup>(</sup>٣) المرجع ذاته .

ويذهب عبدالله بن عباس ، وهو واحد من ألمع اصحاب النبي ، الى ما ذهب اليه الامام الاول ، فيقف في جمع غفير من الناس المجتمعين على جبل عرفات ( اثنا عشر ميلا من مكة ) ويعسيح ، مشيراً الى الآية القرآنية ١٢ من سورة والطلاق ، [ والله الذي خَلَتَى سبنع سَمَوات ومِنَ الأرض مثلمن ، يَتَنَزّل الأمر بَينهن لِتَعلَموا أن الله على كل شيء قدير وأن الله أحاط بكل شيء على الا شهمتها من بكل شيء على المجتموني ، الله الناس ، لو فسرت هذه الآية امامكم كا سمعتها من رسول الله ، لرجمتموني ، (١) . يعطينا هاذا الحديث نموذجاً كاملاً عن موقف الاسلام الباطني في مقابل الاسلام الشرعي و اسلام أهل النص ، ويجعلنا نحسن فهم علم النبوة الشيعي الذي سنتكم عنه فيا بعد .

ولدينا حديث من السنة النبوية يمكن اعتباره ، « ميثاقاً » ، ا ب صح التعبير ، لجميع الباطنيين . « إن للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطن ( وذلك على غرار الكرات الساوية المغلثفة بعضها بالبعض الآخر ) ، الى سبعة أبطن (٢٠ » . هذا الحديث اساسي في التشيع وسيكون كذلك لدى الصوفية وتوضيحه يعني وضع المقيدة الشيعية موضع التساؤل . هذا ولا يمكننا مقارنة التعليم أو المهمة التعليمية التي أو كلت للامام بتعليم السلطة الكنسية في المسيحية . فالامام ولي"

<sup>(</sup>١) أما المعلامة الطبرسي ( مجمع البيان ) فيورد تفسيراً آخر لابن عباس ويسنده الى أبي صالح . « قال ابن عباس ( في تفسير هذه الآية ): انها سبع أراضين ليس بعضها فوق بعض تفرق بينهن البحار ويظل جيمهن السهاء ، والله سبحانه أعلم بصحة ما استأثر بعلمه » . وهذه الرواية ، لو صحت ، تشير الى جهل ابن عباس بالتفسير الدقيق للآية . كا ان العلامة الطباطبائي ، لم يشر الى مثل هذه الرواية وان كان يورد روايات كثيرة في فضل ابن عباس ؛ ولكن انظر « رسالة الاصول الثلاثة . ص ٨ » لملا صدرا ، فالحديث ورد فيها .

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث مأخوذ من سفينة بحار الأنوار للشيخ عباس القمي ( ج ٢ ص ٤٤) ؛ وذلك باستثناء القسم الذي وضعناه بين قوسين . كا تجد هـذا الحديث في مجلة مكتب تشيع ( عدد ٢ ) في مناقشات جرت بين الاستاذ كوربان والسيد محسد حسين طباطبائى ، والاستاذ كوربان يستشهد بنفس الحديثباسناده الى سفينة البحار وبدون القسم الذي وضعناه بين قوسين، فيبقى ان تكون هذه الاضافة إلحاقاً من الرواة او توضيحاً من الشراح .

ملهم والتعليم 'يرجع الى الحقائق ، نعني الى الباطن . واخيراً فان رجعة الامام الثاني عشر ، ( الامام المستور ــ المهدي ــ الامام المنتظر ) ، والذي سيتم في نهاية ( الكور (١١) ) ، سيظهر باطن كل الايحاءات الالهية .

ه – ولقد اعطت الفكرة الباطنية التي هي اساس التشييع واصل بنيانه ، أعطت أكلها وأثمرت خارج الوسط الشيعي الخالص ، (وسنرى ان هذا بالذات سيطرح اكثر من سؤال). لقد اثمرت لدى الصوفية كما اثمرت لدى الفاسفة. فالتبطن الصوفي ينزع الى عيش السر الاساسي لنطق القرآن ، بين ثنايا النص القرآني . وهذا العيش ليس بدعة من بدع الصوفية ، ويكفي لنعلم ذلك ان نرجع الى تلك الحالة النموذجية للامام جعفر ، فقد ظل تلاميذه صامتين ذات يوم احتراما لسكوته الذهولي بعد الصلاة حتى قال الامام «لم اتوقف عن ترديد هذه الآية حتى سعمتها من الذي قرأها على النبي » .

يقتضي اذن القول ان اقدم شرح روحي للقرآن ، انما يتكون من تعالم انمة الشيعة خلال احاديثهم الى تلامذتهم . ولقد اخذ الصوفيون مباده م عنهم في التفسير الروحاني . فاحاديث الإمامين الأول والسادس التي ذكرناها ، مدرجة في المحل الاول من الشرح الصوفي الكبير الذي يجمع فيه روزبهان البقلي الشيرازي ( ٢٠٦ ه / ٢٠٠٩ م) تأملاته الشخصية وتأملات سابقيه الجنيد – والسلمي الخ . وفي القرن السادس الهجري – الثاني عشر ميلادي – الشف رشيد الدين المينبدي شرحاً ضخما يشتمل على التفسير والتأويل ألشف رشيد الدين المينبدي شرحاً ضخما يشتمل على التفسير والتأويل الصوفي ( بالفارسية ) . وبكتاب التأويلات الذي ألفه عبد الرزاق الكاشاني ، وهو ممثل جليل لمدرسة ابن عربي الصوفية ، يتجمع لدينا اكبر ثلاثة شروح عرفانية توضح المعرفة الذوقية العليا الصوفية في القرآن .

<sup>(</sup>١) Aion اصطلاح في علم اللاهوت ، وربما كان غير عربي . والمقصود منه «وقت الظهور» . لكن يمكن ان نعطيه معنى « الكور » وهو نهاية العالم الجسماني حين ظهور الامام الذي يملًا الارض عدلًا .

وثمة مؤلف يعود تاريخه الى سنة ٧٣١ م ١٣٣١ م وقد جاء غفلاً من اسم صاحبه لسوء الحظ ، وهو مكرس لحديث المماني الباطنية السبع ويحاول ان يظهر ان المماني السبع تتعلق بالحدود التي يتم توزيع الروحانيين بحسبها ، ذلك ان كلا من مستويات المماني هذه يجيب على نموذج وجود وعلى حالة داخلية ؟ فتصبح المماني السبع هذه تابعة ومتعلقة بجدود سبع ينظمها السمناني ( ٧٣٦ ه ١٣٣٣ م ) في شرحه الخاص .

ولدينا من ذلك مزيد . فثمت عدد كبير من الفلاسفة والمتصوفين ، بمن لم يشرحوا القرآن كلا ، وإنما اكتفوا بتأمل وحقيقة ، سورة واحسدة او آية متميزة . آية النور آية العرش النح ... ومن مجموع تفسيرات وتأويلات هؤلاء يتشكل لدينا ادب ضخم . فقد كتب ابن سينا مثلا تفسيراً لعدة آيات نسوق منها ، على سبيل المثال ، تفسيره لمطلع سورة الفلق (السورة ١٩٣ ، اي ما قبل الاخيرة ، من القرآن ) . فمنى الآية الأولى [قلل أعلو أعود ورب الفكق] ، لديه : وأعود بفالق ظلمات العدم بنور الوجود ، هو المبدأ الاول الواجب الوجود لذاته . وذلك من لوازم خيريته المطلقة الفائضة عن هويته المقصودة بالقصد الاولى . واول الموجودات الصادرة عنه هو قضاؤه وليس فيه شراً اصلا الا ما طويته (الماهية )التي تسبقه (۱۱) ه. وهذه السطور القليلة تكفي لكي تبين لنا كيف ان التأويل الروحي للقرآن يجب ان يكون منهلا من مناهل التأمل الفلسفي في الاسلام .

ولن نستطيع ان نسوق هنا سوى بعض الامشال النموذجية الاخرى ( وتبقى جودة التفاسير الصوفية والفلسفية بانتظار بدء العمل ) . ويمثل بين آثار الملا صدرا الشير النياد الشيمي الملا صدرا الشير النياد الشيمي الملا صدرا الشير النياد الشيمي الملا صدرا الشير النياد النياد الشيمي الملا صدرا الشير النياد النياد

 <sup>(</sup>١) هذا النص من رسالة الشيخ الرئيس في تفسير المعودتين. والرسالة مجموعة مع رسائل
 ١-رى نختلفة الشخصيات مختلفة في جامع صغير اطاق عليه الناشر اسم «جامع البدائع». ط ١٠مممر ، ص ٢٦.

لا يبحث الا في بعض سور القرآن ولكنه مع هـــذا يشتمل على ما لا يقل عن سبعاية صفحة كبيرة. اما معاصره سيد احمد العلوي، وهو مثله تلميذ مير داماد، فقد ألف تفسيراً فلسفياً بالفارسية ( وهو لا يزال مخطوطاً ) . وألف ابو الحسن العاملي الاصبهاني تأويلا يسمى ( مرآة الانوار )، وهو يشكل مقدمة مسببة لكل التفسير ات العرفانية الشيعية للقرآن . اما المدرسة و الشيخية ، فقد انتجت عدداً كبيراً من الشروحات العرفانية لسور وآيات منتقاة . هذا ولن نغفل ذكر التفسير الكبير الذي ألفه ، من معاصرينا : الشيخ محمد حسين الطباطبائي .

وفي مطلع القرن التاسع عشر ، عمل حكيم (إلحي) شيعي ، هو جعفر كاشفي على تجديد عمل ومهمة التفسيرات الروحانية فيقول مؤلفنا هذا : ان التفسيرات العامة تحتوي على حدود ثلاثة : التفسير والتأويل والتفهيم . فأما التفسير بمعناه الدقيق فهو التأويل الحرفي للنص ومداره العلوم الفقهية الاسلامية ، واما التأويل (قاد الشيء واوصله الى اصله او الى أمه ، نموذجه الاصلي ) فهو علم مداره التوجيه الروحي والالهام الالهي ، وتلك درجة الفلاسفة المتقدمين ، وأما التفهيم (ومعناه الحرفي إفهام الناس التفسيرات العليا ) فهو علم مداره فعل التفهيم بالله ، وإلهام ، الله فاعله وموضوعه وغايته او قل منبعه وأداته وغايته ، وهو الدرجة العليا في الفلسفة . ومؤلفنا (وهنا تكمن فائدته ) يسلسل المدارس الفلسفية من حيث تبعيتها لدرجات الفهم كا ترتبها التفسيرات الروحانية للقرآن . ولا يشتمل علم التفسير على فلسفة بالنسبة للحقيقة الرواقيين (حكة الرواق ) لأنه علم — من — وراء — حجاب (أو رواق (۱۱)) . (ويبقى علينا الرواق ) لأنه علم — من — وراء — حجاب (أو رواق (۱۱)) . (ويبقى علينا

<sup>(</sup>١) لعل المؤلف يقصد الى ما ذهب اليه الرواقيون المسلمون من تمييزهم بين الكلام النفسي والكلام الخارجى . ( انظر في هسندا نهاية الاقدام للشهرستاني ، القاعدة الرابعة عشرة ، في حقيقة الكلام الانساني والنطق النفساني ص ٢١٨ وما يليها ) . وهذا تمييز يشبه تمييز الرواقيين بين فرعي العقل: «لوغوس اندياتيتوس» او العقل الباطن او الكامن؛ و «لوغوس بروفوريكوس» او العقل الباطن او الكامن؛ و «لوغوس بروفوريكوس» او العقل الطامر . وهذا كله شبيه بما ذهب اليه ابن سينا في الشقاء من القول في النطق الداخلي والخارجي . ( المنطق - المدخل - ط. مصر ١٩٥٢ - ص ٢٠ ) .

مجث كامل عن الفكرة المأخوذة عن الفلسفة الرواقية في الاسلام). اما علمالتفهيم او التفسيرات التجريبية، فهو العلم المشرقي (حكمة الاشراق او الحكمة المشرقية)؛ حكمة السهروردي والملا صدرا الشيرازي .

٣ - ولمل ذلك الكتاب المجهول المؤلف الذي ذكرناه (في الفقرة الخامسة) ، يساعدنا على الدخول الى طريقة عمل هذه التفسيرات التي وضع قواعدها اغة الشيعة منذ البداية ؟ فهو يطرح هذه المسائل : ماذا يمثل النص الموحى به في لغة معينة وفي لحظة معينة بالنسبة للحقيقة الخالدة التي يمثلها ؟ وكيف نتمثل ساق هذا الرحى ?

ومن هذا المضمون الذي يطرح فيه الحكيم الالهي المتصوف ، « الفيلسوف العرفاني ، هذه الإسئلة ، يمكننا ان نتوقع الكيفية التي سيبدو له بها ، ذلك الجدل الصاخب الذي أثارته عقيدة الاعتزال التي هزت الجاعة الاسلامية في القرن الثالث للهجرة ( التاسع للهيلاد ) : هل القرآن مخلوق ام غير مخلوق ? ( انظر أدناه الفصل الثالث ١ . ب ) . ففي سنة ٣٣٧ فرض الخليفة المأمور عقيدة الاعتزال وتلت ذلك حقبة من العنت الشديد الذي لاقاه « أهل الصراط المستقيم من المتمكن بحرفية الدين ، الى ان انقضت خمس عشرة سنة ، وجاء الخليفة المتوكل ليقلب الموقف الصالحهم . أما بالنسبة للحكيم الالهي المتصوف ، فار الموضوع كله مسألة خطأ ، او بالاحرى مسألة طرحت بشكل خاطىء ، ذلك الموضوع كله مسألة خطأ ، او بالاحرى مسألة طرحت بشكل خاطىء ، ذلك الوقع هذا الخيار ( مخلوق او غيير مخلوق ) لا يطالان ذات المستوى من الواقع ؛ فكل القضية متعلقة باستعدادنا لتصور الصلة الحقيقية بين كلام الله وكلام الانسان . ولسوء الحظ فانه لا المسلطة الرسمية باختيارها موقفاً مع هذا المعنى الكافي للتغلب على هيذه المسألة . وما خلاصة جهد اللاهوتي الكبير الفلسفي الكافي للتغلب على هيذه المسألة . وما خلاصة جهد اللاهوتي الكبير ابو الحسن الاشعري إلا اللجوء الى الايمان ( دون ان يسأل كيف ؟ ) .

واذا كان الفيلسوف العرفاني يضيق ذرعاً باللاهوتيين المتكلمين، فانه سيضيق حتماً بالفيلسوف او الناقب الفربي، عندما سيسأله هذا الاخير النكوص عن

التفسيرية الروحانية لصالح النقد التاريخي، ذلك ان (الغربي) سيحاول ان يحيد به الى ارض ليستارضه وان يفرض عليه نظرة جاءت من مقولات الفلسفة الغربية الحديثة، ولكنها تظل نظرة غريبة عن نظرته وعن فلسفته. ولنمثل لذلك بسألتين غوذ جيتين: الاولى تحاول ان تفهم النبي مثلا من خلال وسطه وثقافته وشكل عبقريته، والثانية مسألة الفلسفة التي ناءت تحت عبء تاريخها: كيف يمكن للتاريخ ان يكون حقيقة ?

وتحساً واعتباراً منه لمرور الكلمة الالهمة الى لفظها الانساني ، فسيعارض الفيلسوف المسألة الاولى وبشكل أساسي ، بمرفانيــة علم نبوته . اذ تحاول التفسيرات العرفانية أن تفهم حالات النبوة وخاصة حالة ني الاسلام ، متأملة نوعية علاقة النبي ليس (بزمنه) وانما بالينبوع الخالد الذي تفيض منه رسالته اأي بالوحى الناطق بالنص . ويعارض المسألة الثانية ٤ او الثنائية التي تحبس التاريخية نفسها فيها ، بمقالة أن الجوهر الازلي (حقيقة القرآن) هو كلام الحق الذي يستمر بالهوية الالهية ، ومعها الهوية التي لا تتحلل ، وهي ليست بذات بداية ولا نهاية . وبالطبع فانه يظل بالامكان الاعتراض على هذه المقالة ؛ أذ أنه لن يوجد في هذه الحالة ، إلا احداث ازلية . ولكن ماذا تصبح فكرة الحدث ? وكيف نفهم دون خلف ، الافعال والاحاديث المنقولة لنا عن إبراهيم وموسى مثلًا قبل ان يوجد ابراهيم وموسى ? يجيب مؤلفنا الجهول ان هذا النوع من الاعتراضات يرتكز على نمط وهمي من التصور . ويميز معاصره السمناني ، مستنداً في ذلك الى الآية ٥٣ من سورة : 'فصَّلْمَت' [سنريهم آياتنا في الآفاق]؛ تميزاً تقنياً بين الزمان الآفاقي ، زمن العالم الموضوعي ، وهو زمن الكمية المتجانس ، المتصل بالتاريخ الخارجي ، وبين الزمان الانفسي وهو زمن خالص . فليس للقبِّل ولا للسَمْد، ذات المعنى عندما ترد في هذا الزمن بدلاً من ذاك، فثمة احداث حقيقية تماماً دون أن تكون لها عندة أحداث التاريخ التجربي . ويصل سيد أحمد الملوى (القرن الحادي عشر للهجرة ) السابع عشر للميلاد) ؛ عندما يوا- ه هذه المسألة ، إلى ادراك بنية ازلىة يحل فيها نظام التزامن محل نظام تعاقب

الاشكال فيصير الزمان مكاناً، ذلك ان مفكرينا هؤلاء يفضلون ادراك الاشكال في المكان بدلاً من ادراكها في الزمان .

٧ - وتضيء الاعتبارات السابقة أمامنا تقنية والفهم ، التي يلح عليهاتأويل المعنى الروحاني والتي يشير اليها مصطلح وتأويل، نفسه ولهذا فانه من الطبيعى أن يكون الشيعة عموما و الاسماعيليون خصوصا ، أول الاساتذة الكبار في التأويل فكلها وافقنا على أن مسيرة التأويل نحالفة لموائدنا الجارية في التفكير ، كلا اقتضت مزيداً من انتباهنا . ونحن اذا اعتبرناها في ترسيمة العالم الذي هو عالمها ، فكن فها شيء اصطناعي .

وتشكل كلة والتأويل، مع كلمة والتنزيل، زوجاً من المصطلحات والمعاني المتضادة المتكاملة . فالتنزيل يعني : الدين الوضعي او الكلام الذي أملاه الملاك على النبي . إنه إنزال هذا الوحي من الملا الأعلى ، أما التأويل فهو على العكس ، انه عودة ورجوع إلى الأصل ، وبالتالي الى المعنى الحقيقي الأصلي للكتاب . إنه إعادة الشيء الى اصله. فالذي يمارس التأويل اذن هو شخص يحيد بالمقالة عسن ظاهرها الخارجي ويعيدها الى حقيقتها (كلامي بير) . ذلك هو التأويل الذي هو كالتفسير الروحاني الداخلي أو قل كالتأويل الرمزي الباطني الخ . . وتحت فكرة التأويل تولد فكرة المؤول ( المرشد ، الهادي، أو الامام عند الشيعة ) ، وتحت الفكرة التأويلية ، تستشف فكرة رحيل ، فكرة ( خروج من مصر ) ، فكرة هي سفر خارج الجاز وعبودية الحرف ، خارج المنفى ، خارج الغرب ، غور بهارج الظاهر ، نحو المشرق حيث الفكرة الأصيلة المستورة .

ولا يمكن فصل اكتال التأويل في العرفان الاسماعيلي عن الولادة الروحية الجديدة ، فلا يسري تأويل النصوص دون الروح التأويلية ، وهو يعني كذلك مباشرة التأويل كملم ميزان. ومن هذه النظرة ليست كيمياء جابر بن حيان (١)

<sup>(</sup>١) تقسم كيمياء جابر بن حيان خواص الأشياء الى ظاهرية وباطنية . ومن الاساسات الباطنية عنده ، كما يلاحظ كراوس ، علم الميزان : وهو علم خواص الاشياء الجوهرية . وغاية هـ مـذا العلم بيان الفوانين الكمية العددية التي تحكم كل شيء في الوجود. ويبدو التشديد على الكم

السحرية ، سوى حالة تطبيقية للتأويل: تبطين الظاهر واظهرار الباطن (الفصل الرابع). وتشكل بعض الازواج الاخرى من المصطلحات ، كامات مفاتيح من المصطلحات ، فلدينا الجراز وهو التمثيل او الاستعارة وتقامله الحقيقة ، اي الحقيقة الواقعية والواقع الحقيقي . واذن فليس المعنى الرري الذي يستخرج هو المجاز ، ولكن الحرف نفسه هو مجراز الفكرة . فالظاهر الخارجي البين البداهة في النص القشري ، هو القانون والمتن المادي للقرآن ، اما الباطن فهو هذا الشيء الداخلي المستور ، وحديث ناصر خسرو المذكور يعبر بامتاز عن هذه الثنائية .

وباختصار ، فإن في هذه الازواج الثلاثة من المصطلحات التالية ، الشريعة في مقابل الحقيقة ، والظاهر في مقابل الباطن ، والتنزيل في مقابل التأويل ، علاقة كعلاقة كعلاقا البداية . فلجازية تصوير اصطناعي ، قليل او كثير ، لعموميات وبجردات يمكن البداية . فالمجازية تصوير اصطناعي ، قليل او كثير ، لعموميات وبجردات يمكن معرفتها والتعبير عنها بسبل أخرى . اما الرمز فهو التعبير الوحيد الممكن المرموز اليه ، نعني للمعنى الذي يماثله . فلا يمكن فهم الرمز مرة واحدة نهائية ابدا . ويقوم الادراك الرمزي بتحويل المعطيات المباشرة ( الحسية واللفظية ) ويحيلها شفافة ؟ إذ بدون الشفافية المتحققة هدذه ، يصير من المستحيل المرور من مستوى الى مستوى آخر . وبالعكس فإنه دون كثرة العوالم في نظرة صاعدة كما ألحنا الى ذلك ، ينعدم التأويل الرمزي لإنعدام المعنى والمحل ، وهذا التأويل يفترض حكمة إلهية تتاثل فيها العوالم بعضها مع بعض ، العوالم الغيبية والروحية ، والكون المكبر او الانسان الكبير، والكون المصغر . ولقد اتسمت فلسفة والاشكال الرمزية ، هذه اليس بفضل الحكة الالها علمة وحدها فحسب ، فلله والكون المحود المعلمة وحدها فحسب ، فلمنة والكون المحادة الاسماعيلة وحدها فحسب ، فلمنة والكون المحود المنه فحسب ، المعالى وحدها فحسب ،

<sup>—</sup>والعدد لاول وهلة ، امارة منحى علمي، لكنه يذهب في تصور الاعداد مذهب الاسماعيليـــة واخوان الصفاء ومن قبلهم فيثاغورس ، فيجعلها ذات خواص سحرية . انظر في هــــذا الشأن عبد الرحمن بدوي : الالحاد في الاسلام .

وانما لمنشل ملا صدرا ومدرسته التي قدمت في سبيل ذلك جهداً رائعاً .

ولا بد من أن نضيف إلى ذلك ما يلى: أن الخط الفكري الذي يتمه التأويل، والنبط الذي يفترضه من الادراك ، يتعلق كله بنموذج عام من الفلسفة والثقافة الروحانية . ويضع التأويل المخيلة الواعية قيد العمل ، تلك الخيلة التي سنرى الفلاسفة الاشرافيين وملا صدرا خاصة / يظهرون عملها المتميز وقيمتها المعرفية بالحام شديد . فليس القرآن وحده ولا الانجيل وحده كذلك ، هو الذي يضعنا امام هذا الامر القاطع ، من أنه بالنسبة لهذا العدد أو ذاك من القراء المتأملين في القرآن والانجيل ، يحمل النص معان إخرى ، خلاف ذلك الممنى المكتوب في الظاهر . ولا نظن أن في ذلك بنياناً ذهنياً اصطناعياً وأنما نفاذاً ابتدائياً قاطعاً مثل ادراك الصوت او اللون . ونحن نجد قسماً كبيراً من الادب الفارسي على هذا الغرار، ملاحم صوفية وأشعاراً وجدانيــة، ابتداء بقصص السهروردي الرمزية ؛ حيث يوسّم هو نفسه المشـــل الذي أعطاه ابن سينا . وفي « باسمين المشاق ، لروزبهان الشيرازي، شهادة بادراك المعنى اللدني لجمالالكائنات تمتد من طرف الكتاب الى طرفه الآخر ، اذ يمارس المؤلف فيها تأويلا طوعما أساسما ومستمراً للأشكال العسية . فأي من فهم روزبهان وعرف ان الرمز ليس الجازية ، لم يدهش ابدآ عندما يعلم ان عديداً من القراء الايرانيين يخلصون من اشمار مواطنه الكبير حافظ الشيرازي الى معنى صوفي .

وبائناً ما بلغ ايجاز هذه الاعتبارات ، فانها تجعلنا ، ونحن نحدد المستوى الذي به يفهم النص القرآني ، نستكشف ما يحمله القرآن التأمل الفلسفي في الاسلام. وإذا كانت الآيات القرآنية قد استطاعت ان تدخل في برهان فلسفي، فذلك لأن العلم العرفاني نفسه ، يدخل هو الآخر في علم النبوة ( انظر الفصل الثاني )، ولأن وعلمنة الميتافيزيقا، وكذلك العلمنة التي تمتد جذورها في الغرب الى المدرسية ، لم تحدث ابداً في الاسلام .

والآن ، اذا كانت الصفة النبوية لهذه الفلسفة قد تغذت من هذا الينبوع

[ التأويل القرآني ] ، فلأن السند يرث من ماض يعطيه حياة جديدة وتطوراً اصيلاً، ولأن الآثار الاساسية لهذا الماضي، قد نقلت اليها بفضل جهد عدة أجيال من المترجمين .

#### ٢ – الترجمات

موضوع الكلام هنا ظاهرة ثقافية ذات اهمية رئيسية . نستطيع ان نعر"فه بأنه ادماج الاسلام ، مأوى الانسانية الروحية الحياتي الجديد ، لكل ما وصلت اليه الثقافات التي سبقته في الشرق والغرب . من هنا فان غة مدى ضخما يرتسم امامنا : الاسلام يقوم بتسلم إرث اليونان (وفيه الحقيقي من الآثار وفيه المنحول) ثم ينقل هذا الميراث ، نتيجة لعمل مترجي مدرسة طليطلة ، الى الغرب في القرن الثاني عشر . وانه ليمكن مقارنة غزارة ونتائج هذه الترجيات من اليونانية الى السريانية ، ومن السريانية ، ومن السريانية ، بترجمات الى المفقه البوذي الماهاياني ، من السنسكريتية الى الصينية ، او بالترجمات التي غت القرنين السادس والسابع ، بسبب نزعة شاه أكبر الاصلاحية ، من السنسكريتية الى الفارسة .

وبإمكاننا تمييز مركزين للعمل: ١ — فلدينا اعمال السريان من جهة ، نعني العمل الذي تم بين شعوب غرب وجنوب الامبراطورية الايرانية الساسانية من الآراميين. وهذه الاعمال تدور أساساً حول الفلسفة والطب. وفياعدا ذلك فان المراكز التي تبوأها النسطوريون في عسلم المسيحية وفي التأويل ، (وذلك بتأثير اوريجين على مدرسة الرهما) لا يمكن نكرانها وخصوصاً في مبحث عن مسائل علم الامامة عند الشيعة مثلاً. ٢ — ولدينا من جهة ثانية ما يمكن تسميته بالتقليد اليوناني — المشرقي في شمال وشرق الامبراطورية الساسانية ، والتي تدور أعمالها بشكل رئيسي حول الكيمياء السحرية ، وعلم الفلك ، والفلسفة ، وعلوم الطبيعة بما في ذلك و العلوم السرية » التي تشكل جسماً واحداً مع هذه النظرة الكون .

١ ولا بد من ان يكون تاريخ وتقلبات اللغة السريانية حاضراً في أذهاننا، ولو باختصار على الاقل ، اذا ما اردنا ان نفهم الدور الذي لعبه السريان كمعرفين للغلاسفة المسلمين بالغلسفة اليونانية .

فقد تأسست ومدرسة الفرس، الشهيرة في الرها ، في اللحظة التي كان 'يسلم الامبراطور جوفيان فيها الفارسيين ، مدينة نصيبين (حيث ظهر اول مترجم للآثار الفلسفية اليونانية الى السريانية تحت اسم بروبيس) . وفي السنة ٤٨٩ أقفل الامبراطور البيزنطي زينون هذه المدرسة ( مدرسة الرها ) بسبب نزعتها النسطورية. إلا ان بعض الاساتذة والتلامذة ، بمن ظلوا أوفياء النسطورية لجأوا الى نصيبين حيث أسبوا مدرسة جديدة أصبحت فيا بعد ، مركزاً لاهوتيا وفلسفياً . وبالاضافة الى ذلك فقد أسس الملك الساساني كسرى انوشروان ( ٢١٥ – ٧٩٥ ) مدرسة في جنديسابور في جنوب الامبراطورية الفارسية وكان أساتذتها في غالبيتهم من السريان . ومن جنديسابور هذه احضر الخليفة المنصور الطبيب جورجيوس بن بختيشوع . فاذا اخذنا بعين الاعتبار ان الامبراطور جوستنيان أقفل مدرسة أثينا في سنة ٢٥٩ وان سبعة من الفلاسفة الأفلوطينيين المتأخرين لجأوا الى ايران ، تكوّن لدينا عدد من عناصر الموقف الفلسفي واللاهوتي في العالم الشرقي غداة الهجرة أي في سنة ٢٢٢ .

والاسم الكبير الذي يسود هـــذه الحقبة هو اسم « سرجيوس الرأس عيني » ( توفي في القسطنطينية سنة ٣٦٥ ) . فقد كان ذا حيوية خصبة حقا ، وبخلاف بعض الآثار الشخصية ، ترجم هذا الراهب النسطوري قسما كبيراً من آثار جالينوس وآثار ارسطو المنطقية الى السريانية. ولا بد لنا ونحن نؤرخ لهذه الحقبة من ان نمسك بأسماء : بود (١١) ( مترجم كليلة ودمنة الى السريانية )

<sup>(</sup>١) بود: هو (البرديوط بود) ، كاهن مسيحي نقل كتاب كليلة ودمنـــة من الفهلوية الى السريانية ؛ وقد عثر على نسخة الكتــــاب المستشرق الالماني (سوسين) سنة ١٨٧٠ في بلدة ماردين .

و أخود ميثه (١) ( ٥٧٥ ) ثم أسماء سيوبخت (٢) ( ٦٦٧ ) و يعقوب الرهاوي ( ٦٦٧ – ٧٠٨ ) وجورجيوس و اسقف العرب ۽ ( ٧٢٤ ) من بين الكتاب السريان اليماقية . و بخلاف المنطق الذي أهدى فيه بولس الفارسي (٣) رسالة الى الملك الساساني كسرى انوشروان ، فقد كانت مجامع الحكمة المرتبة على شكل تاريخ فلسفة هي التي أثارت اهتام الكتاب والمترجين السريان و ونظراً لانشغالهم بعقيدة النفس الافلاطونية فقد كان الحكاء اليونان وخصوصاً أفلاطون ، يمتزجون عندهم بوجوه الرهبان الشرقيين و مما لا شك فيه هو ان الفكرة المكونة في الاسلام عن و الأنبياء اليونان ، لم تكن بدون تأثير ، علماً بأن الحكاء الاغريق يأخذون إلهامهم من و مشكاة الانوار اللدنية » .

وعلى ضوء هذه الترجمات اليونانية — السريانية ، بدأ مشروع الترجمات منذ القرن الثالث للهجرة ، كاستمرار اوسع وأكثر منهجية لعمـــل أثار الاهتام في السابق وأرضى ذات الاغراض الحالية اكثر بما بدا تجديداً . ولقد كان في شبه الجزيرة العربية وفي الفترة السابقة للاسلام ، عدد كبير من الاطباء النسطوريين من خريجي جنديسابور .

وقد تأسست بغداد في سنة ١٤٨ هـ ــ ٧٦٥م. وفي سنة ٢١٧هـ الموافقة لسنة ٢٣٣٦م بنى الخليفة المأمون بيت الحكمة وائتمن يحيى بن ماسويه ( ٢٤٣ هـ ٨٥٧م )

<sup>(</sup>١) أخودميه : من المترجمين اليعاقبة ايضاً . انظر فيه ملاحظات نلينو في «الشرق الحديث» مجد ١٠ ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) بولس الفارسي: هو نصراني نسطوري ركان ملماً بالمعارف الفلسفية ريممل في خدمة كسرى أنوشروان . والكتاب المقصود هو كتاب في المنطق وكتب بالسريانية . أما من حيث المضمون فان الكتاب يميل الى تقديم العلم وبالتالي الفلسفة على الدين. انظر خصوصاً ما يقوله « ده بور» فيه في ترجمته العربية ص ٢٠، والتمقيب القيم الذي يعقب الاستاذ ابو ريده به عليه. وفيه يميل ابو ريده ، متابعاً في ذلك بول كراوس، وعبد الوهاب عزام في تقديمه لكتاب كليلة ودمنة، الى القول بأن بولسمذا هو نفسه برزويه الطبيب الذي يتحدث ابن المقفع عنه في كتاب كليلة ودمنة،

عليه ، الى ان خلفه تلميذه الخصب الشهير حنين بن اسحق ، المولود في الحيرة من عائلة ترجع بنسبها الى القبيلة العربية المسيحية عبناد ( من ١٩٤ هـ - ١٩٠ م الى عائلة ترجع بنسبها الى القبيلة العربية المسيحية عبناد ( من ١٩٤ هـ - ١٩٠ م الى السريانية والعربية دون أدنى شك ، وكان حنين أشهر مترجم للمؤلفات اليونانية الى السريانية والعربية دون أدنى شك ، وتقتضي الامانة علينا ان نضيف إسم ولده اسحق بن حنين (توفي سنة ١٩٠ م) وابن أخيه حبيش بن الحسن الى جانب اسمه لقد وجد مركز حقيقي للترجمات قام به فريق ، يوفق او يترجم ، من السريانية الى العربية في الغالب،أو من اليونانية الى العربية مباشرة في النادر من الاحيان وما ان كان القرنان الثالث والرابع ، حتى كانت الاصطلاحات الفنية كلها ، سواء في اللاهوت او في الغلسفة ، قد توفرت للعربية . ويجب ألا ننسى ، برغم هذا ، ان المفاهم قد اصبحت تعيش الآن مجياة عربية خالصة ( بالرغم من انها ذات اصل أعجمي المفكرين الأكثر تأخراً من الذين كانوا لا يعرفون اليونانية ، يمكن ان يقود المفكرين الأكثر تأخراً من الذين كانوا لا يعرفون اليونانية ، يمكن ان يقود الى حاقات كبرة .

وثمة أسماء اخرى لمترجمين آخرين لا بد من الاشارة اليهم: فلدينا يحيى بن البطريق ( مطلع القرن التاسع الميلادي ) وعبد المسيح بن عبد الله بن الناعمة الحصي ( من النصف الاول من القرن التاسع ) وهو مناعد الفيلسوف الكندي ، ومترجم سوفستيقا وفيزيقا ارسطو والسلاهوت الشهير المنسوب الى ارسطو. ولدينا الاسم اللامع لقسطا بن لوقا ( ولد حوالي سنة ٨٢٠ م ومات مسنا جداً حوالي سنة ٢٩٢ م ) وهو من اصل بعلبكي ( الهليوبوليس اليونانية في سوريا ) وكان من سلالة يونانية مسيحية . وهو فيلسوف وطبيب وفيزيائي ورياضي ترجم شروح الاسكندر الأفروديسي ويوحنا فيلوبون على فيزيقا ارسطو ، وبعض الشروحات الجزئية عن الكون والفساد ورسالة في الدسلام الفرق بين الروح والعقل ، وهي معروفة بشكل مؤلفاته الشخصية رسالته عن الفرق بين الروح والعقل ، وهي معروفة بشكل خاص ، و كذلك بعض أبحاثه ، عن العلوم الحفيدة ، حيث تشبه شروحاته ،

وبشكل مثير ، أبحاث علماء نفس الشفاء في ايامنا هذه .

ولا بدمنان ننوه هذا ايضاً ، في القرن العاشر ، بأبي بشر متى القندائي (توفي سنة ٩٧٤ م) والفيلسوف النصرائي يحيى بن عدي (توفى سنة ٩٧٤ م) وتلميذه ابو الخير بن الخيّار ( ولد سنة ٩٤٢ م) وكلهم من القرن العاشر. ويقتضي ان ننوه بشكل خاص بأهمية مدرسة صابئة حران التي أقيمت بجوار الرها ، الذين يفيض المجريطي المنحول بالاشارات الدقيقة الى ديانتهم الفلكية ، والذين كابوا يصعدون بنسبهم الروحي ( مثل السهروردي فيا بعسد ) الى هرمس وعاذيون (١١ ؛ وتشارك عقائدهم المعتقدات الدينية الكلدانيسة الفلكية القديمة ، والدراسات الرياضية والفلكية والروحانية ، ونوعاً من الافلوطينية الفيثاغورية الجديدة . ولكن بينهم عدد من المترجمين النشيطين من القرن الثامن حتى القرن العاشر ؛ ولكن الاسم الاكثر شهرة بينهم هو اسم ثابت بن قرة ( ٨٢٦ – ٤٠٤ ) وكان ولكن الاسم الاكثر شهرة بينهم هو اسم ثابت بن قرة ( ٨٢٦ – ٤٠٤ ) وكان المنابع الديانة الفلكية الورعين ، وهو مؤلسف عشاز ، ومترجم للعديد من المؤلفات الرياضية والفلكية الورعين ، وهو مؤلسف عشاز ، ومترجم للعديد من المؤلفات الرياضية والفلكية الورعين ، وهو مؤلسف عشاز ، ومترجم للعديد من المؤلفات الرياضية والفلكية الورعين ، وهو مؤلسف عشاز ، ومترجم للعديد من المؤلفات الرياضية والفلكية الورعين ، وهو مؤلسف عشاز ، ومترجم للعديد من المؤلفات الرياضية والفلكية الورعين ، وهو مؤلسف عشاز ، ومترجم للعديد من المؤلفات الرياضية والفلكية .

هذا وانه ليستحيل علينا الدخول في تفصيلات هذه التراجم اذ ان بعضها لا ليس سوى عناوين وردت في فهرست ابن النديم في القرب العاشر ، وبعضها لا يزال مخطوطاً لم يطبع بعد. وفي الاجمال فان المترجين قد عنوا في اعمالهم بترجمة بحمل اعمال ارسطو بما في ذلك بعض شروح الاسكندر الافروديسي والمسطيوس ( وخلاف هذين الشارحين معروف تماماً لدى فلاسفة الاسلام ، والملا صدرا يلمح الى ذلك . وقد كان للكتاب Lumbdu من الميتافيزيقا أهمية قصوى بالنسبة ليظرية كثرة المحركات السماوية ) . اما ما كان معروفاً من افلاطون الحقيقي فلا يمكن مناقشته هنا ، ولكننا ننو"ه هنا منذ الآن بأن الفيلسوف الفارابي ( انظر

<sup>(</sup>١) عاذيون : هو أغاثاذيون عند المعاصرين ، وأغاذيون عند ابن النديم وعاذيون عنسد الشهرستاني . يقول الشهرستاني ( الملل . ج ٢ ص ٤ ) : « الصابئة قالوا بعاذيون وهرمس وهما شيث وادريس عليها السلام ولم يقولوا بغيرهما من الأنبياء . ويقول : « ونقلت الفلاسفة عن عاذيمون انه قال المبادى، الاولى فيه ( الملل . ص ه ٤ ).

الفصل الخامس ) ، قد كتب مبحثًا قيمًا عن فلسفة أفلاطون متحدثًا عن كل حوارات، على التوالي وهو يطبق منهجًا بماثلًا على فلسفة ارسطو .

ولا بد من تأكيدنا على الاثر الكبير الذي كان لبعض المؤلفات المنحولة. فثمة اولاً لاهوت:(ارسطو، الشهير وهو كما نعلم ليسسوى شرح لآخر ثلاث منتاسوعات ازدهرت فيها الافلاطونية المحدثة على يد النساطرة في بلاط الساسانيين. (والى هذه الحقمة نفسها ، يعود بجمل الكتابات المنسوبة الى ديونسيوس الأيروباجي). ويفسر هذا المؤلُّف الذي هو في اساس الافلاطونية المحدثة في الاسلام ارادة الجمع عند المديد من الفلاسفة بين ارسطو وافلاطون. ومع هذا فان كثيرين أبدوا شكوكا حول نسبته وفي مقسدمتهم ابن سينا ( الفصل الخامس ) ، فيها وصلنا من ﴿ الاشارات ﴾ التي تعطى ايضاً معلومات دقيقة عما يمكن ان تكوُّنه فلسفته المشرقية ( طبعة عبد الرحمن بدوي مع بعض شروح وأبحـــاث الاسكندر الافروديسي وثامسطيوس. القاهرة ١٩٤٧). وقد وجد الفلاسفة المتصوفون في ذلك المقطع الشهير من التاسوعات ﴿ وأحياناً أفيق الى نفسي(١) ﴾ نموذجاً من الممراج النبوي أحدثته التجربة الصوفية كما رأت فيه نموذج الرؤيا التي تتوج جهد الحكم الالهي الغرب المتوحد . هـذا ( الاعتراف الذهولي » في التاسوعات ، ينسبه السهرورديالي افلاطوننفسه وأثره بيتن عند مير داماد (١٦٣١/١٠٤١). ويكرس قاضي سعيد القمى ( من القرن السابع عشر ) في الران شرحاً للاهوت

يقصد المؤلف الى هذا المقطع من « تاسوعات » أفلوطين : « إني ربما خلوت بنفسي وخلمت بدني جانباً وصرت كأني جوهر مجرد بلا بدن ، فأكون داخلاً في ذاتي راجعاً اليها خارجاً من سائر الاشياء ، فأكون العلم والعالم والمعلوم جميعاً ، فأرى في ذاتي من الحسن والبهاء والضياء ما أبقى له متعجباً بهتاً. فأعلم أني جزء من أجزاء العالم الشريف الفاضل الالهي، ذو حياة فعالة». وهذا الحكلام يرد تحت عنوان « كلام له يشبه ومزاً في النفس الكلية » . ( الميمو الاول - في النفس ص ٢٢) . وقد جمع التاسوعات فوفوريوس الصوري وترجمها الى العربية عبد المسيح ابن الناعمة الحصي وأصله لاحمد بن المعتصم الفيلسوف « الكندي » . وسمي الكتاب يوم ترجم بكتاب « اوفولوجيا او القول على الربوبية » ونحل على ارسطو .

ارسطو ( القسم الثالث نفس المرجع ) .

وقدنالت ترجمة Liber de Pomo ألفارسية وهي لأفضل الدين الكاشاني من الفرن الثالث ، وتلميذ نصير الدين الطوسي ، (وهو كتاب يظهر فيه أرسطو المحتضر امام تلاميذه بدور سقراط في فيدون ) ، إقبالاً كبيراً . وينبغي ان . ندوه اخيراً بكتاب منسوب الى ارسطو ايضاً ، (كتاب في الخير الخالص الناني عشر جيرار دي كريمون تحت عنوات ( ترجمه الى اللاتينية في القرن الثاني عشر جيرار دي كريمون تحت عنوات في الواقع محتارات من Liber Aristotelis de expositione bonitatis purue في الواقع محتارات من Elemuntatio theologica للافلوطيني أبرقلس ( طبعه ايضاً عبد الرحمن بدوي مع نصوص اخرى من كتاب بها المحرية منسوب الى افلاطون وعلى بلوتارك وعلى وانه ليستحيل علينا هنا التنويه بما نحل على افلاطون وعلى بلوتارك وعلى بطليموس وفيثاغورس ، ولكنا نشير الى انهسم كانوا ينابيع أدب غزيرة في بطليموس وفيثاغورس ، ولكنا نشير الى انهسم كانوا ينابيع أدب غزيرة في الكيمياء السحرية والخصائص الطبيعية والفلك . ونحن نرى لزاماً علينا ان نحيل الى اعمال جولوس روسكا وبول كراوس .

٢ -- فالى جوليوس روسكا بالذات يعود الفضل في ابطالورد المفهوم المحدود
 للأشياء الذي ظل راجحاً زمناً طويلاً. وإذا كانالسريان هم الوسطاء الأساسيون
 في الفلسفة والطب إلا أنهم لم يكونوا الوسطاء الوحيدين، ذلك أن التيار الذاهب

<sup>(</sup>١) كتاب « الخير المحض » من الكتب المنسوبة خطأ لارسطو . مؤلفه الحقيقي «ابرقلس». راجع البحث القيم الذي عرض فيه الدكتور عبد الرحمن بدوي لآراء جميسم المستشرقين الذين بحثوا في هذا الكتاب . ( الافلاطونية المحدثة عند العرب ، دراسات اسلامية - ١٩ - ) . يقول الدكتور بدوي : « عرفت اوروبا اللاتينية كتاب « الخير المحض » في الربسم الاخير مسن القرن الثاني عشر ( السادس للهجرة ) وعرفته انبه لأرسطاطاليس لا لأبرقلس ولا لاي محدث يهودي او مسلم . ومنذ هذا التاريخ اصبح يدوس على انه من عمد الحيات ارسطاطاليس . وعن طريقه دخيل ابرقلس والافلاطونية المحدثة في عهد مبكر جداً التفكير الفلسفي في العصور الوسطى المسيحية ، كا حدث تماماً في التفكير الاسلامي بفضل كتاب « افولوجيا ارسطاطاليس »

من الرافدين الى ايران لم يكن التيار الوحيد. فينبغي ألا ننسى الدور الذي العبه العلماء الايرانيون قبلهم في بلاط العباسيين وخصوصاً في الفلك. وكذلك فان وجود يمض المصطلحات التقنية الفارسية (النشادر مثلاً وهي الأمونياك) يظهر أفضلية البحث عن الوسائط بين كيمياء اليونان السحرية وكيمياء جابر بن حيان في مراكز التقاليد اليونانية المشرقية في ايران عما في سواها.

ولقد اضطلع نوبخت الفارسي و و ما شاء الله ه اليهودي بمسؤو ليات مدرسة بغداد مع ابن ماسويه . وعمل ابو سهل بن نوبخت مديراً لمكتبة بغداد ابان خلافة هرون الرشيد ومترجماً لعدة اعمال فلكية من الفهلوية الى العربية . وهمذا الفصل من الترجيات ( الفهلوية ) ( او الفارسية الوسطى ) الى العربية ذو أهمية كبرى . (اذ ان مؤلفات طينقروس البابلي ۱٬۱٬ و Tetius Fulcus الرومي ۲٬۱ الفلكية ، كانت قد ترجت الى ( الفهلوية ) . اما ابن المقفع فقد كان واحداً من اشهر المترجين ، وهو فارسي ترك الزرادشتية الى الاسلام . وغة عدد كبير من العماء الأصيلين من طبرستان وخراسان او باختصار ، من ايران الشمالية الشرقية او ما يسمى وبايران الخارجية ، في آسيا الوسطى ، بمن يقتضي التنويه بهم كعمر بن فروخان الطبري ( صديق يحيى البرمكي ) وفضل بن سهل من سرخس في جنوب ( مرو ) وعمد بن موسى الخوارزمي اب الجبر العربي ( وبعود بحثه في الجبر الى سنة ، ۸۲ م تقريباً ) إلا انه بعيد عن ان يكون عربياً ( وبعود بحثه في الجبر الى سنة ، ۸۲ م تقريباً ) إلا انه بعيد عن ان يكون عربياً المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى ، المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسود بهرون المروزي ) و و المحد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسود بهرون المرو ) و راحد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسود بهرون المروزي ) ( وخساد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسود بهرون المروزي ) و المحدون عربياً المروزي ) ( وحبرون المروزي ) ( وخساد الفرغاني ) ( وحبرو و المحدون عربون المروزي ) ( وخساد الفرغاني ) ( وحبرو المحدون عربون المروزي ) ( وخساد الفرغاني ) و و المحدون عربون المروزي ) ( وخساد الفرغاني المروزي ) ( وخساد ال

<sup>(</sup>۱) هو تينكلوس البابلي عند ابن النديم او طينقروس . ( ص ۴۹۱ ط. مصر ) وللأول كتاب « الوجوه والحدود » . وربما كار هو كتاب « المواليد على الوجوه والحدود » . وربما كار هو نفسه «تينكلوش البابلي» الذي يذكره القفطي في ص ٤٠١ من تأريخ الحكماء، او « طينقروس» الذي يذكره في صفحة ٢١٨ . ونص القفطي مأخوذ بحرفيته عن الفهرست » .

 <sup>(</sup>٢) هو « فاليس الرومي » عند ابن النديم في صفحة ٣٩٠ من الفهرست ط. مصر . وهو فلكي له كتاب « المدخسل الى صناعة النجوم » وكتاب « المواليد » وهو « فاليس المصري » و « آليس الرومي » عند القفطي صفحة ٢٨١ من تأريخ الحكماء .

يعرفونه باسم Alfraganus ) لأنه من فرغانـــة بأعالي ياكسارت وابو مشعر البلخي ( Albumasur عند اللاتين ) وكان من باكتريان المعروفة ببلخ .

وعند ذكر بلخ تتحرك بخاطري ذكرى تلك العائلة الفارسية (البرامكة) التي جاءت على رأس اعمال الخلافة من سنة ٢٥٧ الى ٨٠٤ م، مجددة لتلك الدفعة من الفارسية . كان اسم جدهم برمك ومعناه الحسب الوراثي لكبير كهان معبد نوبهار البوذي في بلخ (او nova rihâra بالسنسكريتية) حيث حولته الاسطورة الى معبد للنار . ولقد استمر كل الذي اخذته بلخ (ام المدن) من الثقافسة اليونانية والبوذية والزرادشتية والمانية والمسيحية والنسطورية خلال العصور . (وقد أعاد برمك بناءهاسنة ٢٢٧ عندما دمرت) . وباختصار فلقد اتخذت الكيمياء السحرية والرياضيات والفلك والتنجيم والطب وعلم المعادن، ومعها ادب منحول كامل ، مقراً لها في المدن المنتشرة على طريق الشرق الكبرى ، الطريق السق استق ان اتعها الاسكندر .

وكا ألحنا أعلاه ، فان وجود عدة مصطلحات تقنية فارسية بالمربية يجبرنا على ان نبحث عن مصادرها في الاراضي الفارسية الشهالية الشرقية وفي الفترة السابقة لدخول الاسلام. من هذه المدن، ومن وسط القرن الثامن بدأ سير الاطباء الكياويين والفلكيين نحو مقر الحياة الروحية الجديد الذي خلقه الاسلام. وتلك ظاهرة مفهومة . فكل هذه العلوم (كيمياء ، فلك الى آخره) تشكل جسما واحداً مع هذه النظرة الى الكون التي لم تسع الارثوذكسية المسيحية الاالى تدميرها، لأن الحالة في المشرق كانت مختلفة عن الحالة في الامبراطورية الرومانية (الشرقية والفربية) . وكلما اتجهنا نحو الشرق كلما ضعف أثر الكنيسة الكبرى . (من هنا كان يحسن في مقابل ذلك، لقاء النسطوريين) . ولقد كان مصير ثقافة برمتها في الميزان ، تلك الثقافة التي يسميها اشبنغار والثقافة السحرية ، ثم يضيف اليهسا لسوء الطالع الصفة العربية ، وهي صفة لا تطابق المحتوى المراد اطلاقاً . وانه لمن سوء الحظ ، كا يأسف لذلك (روسكا) ان يتوقف أفق

علم لفتنا الكلاسيكية عند حد لغوي دون أن يميز بين ما هو مشترك بين هسذه الجهة والاخرى .

وتوصلنا الملاحظة السابقة، ونحن نتكلم عن ترجات السريان لفلاسفة اليونان والاضافة العلمية التي حملها فرس الشهال الشرقي الى ان ثمة امراً ناقصاً ولا بد من أن نضيفه اليها وهو ما نشير اليه باسم المعرفة الذوقية او الغنوصية . فثمة أمر مشترك بين الفنوصية المسيحية في اللغة اليونانية والمعرفة الذوقية والفنوصية في اليهودية والاسلام، وبين عرفان الشيعة والاسماعيلية . فلقسد ابتدأنا الان، وأكثر من أي وقت مضى، بمعرفة آثار العرفان المانوي والمسيحي الواضحة، في العرفان الإسلامي؛ ويقتضي ألا نغفل استمرار العقائد (التيوسوفية) الحكية الالهية لفارس الزرادشتية القديمة ، فبعد ان أدمجتها عقرية (السهروردي) في بنيان الفلسفة الاشراقية (انظر ترجمته في الفصل السابع من هذا الكتاب) بنيان الفلسفة الاشراقية (افامنا هذه .

يسمح لذا ، كل هذا ، بأن نتبصر بموقف الفلسفة الاسلامية من خلال نور جديد . وفي الواقع فلو ان الاسلام لم يكن سوى الدين الشرعي ، دين الشريعة ، لما وجد الفلاسفة مكانهم فيه ، ولوجدوا أنفسهم امامباب مشتبه ، وعلى كل فانهم لم يتوانو في اثبات ذلك طيلة قرون طويلة خلال الصعوبات التي واجهتهم مع الفقهاء . ومن جهة ثانية فاذا اعتبرنا ان الاسلام المتكامل ليس الدين الشرعي الظاهر البسيط ، وانحا ذلك الكشف والدخول واظهار الحقيقة المستورة او الباطن ، اذن لأخذت الفلسفة والفيلسوف معنى آخر تماماً . وعلى كل فقليلاً ما نظر اليه من خلال هذا الوجه . ومع هذا فان التعريف المطابق لدور الفلسفة يجب ان يؤخذ من تأويل الوجه . ومع هذا فان التعريف المطابق لدور الفلسفة يجب ان يؤخذ من تأويل حديث و القبر ، الشهير كما يرد عند الشيعة الاسماعيلية اصحاب العرفان الاصيلين في الاسلام . الفلسفة هنا هي القبر الذي يجب ان يموت فيه اللاهوت ليبعث من معرفة ذوقية غنوصية ، في عرفان .

ولكي تمرف الشروط التي سمحت للفنوصية بالاستمرار في الاسلام ، فلا بد من ان تعود لما أشرنا اليه من غياب ظاهرة الكنيسة ومنشآت اخرى مثل

المجامع كما اشرنا لذلك في فقرة سابقة ، وأنت تجد لدى هؤلاء المرفانيين ظاهرة اخرى هي ظاهرة الامانة ولرجال الله ، للائمة الهادين. ولهذا فانه يجب ان يمثل هنا اولاً ، وللمرة الاولى في ترسيمة تاريخ الفلسفة الاسلامية مبحث عن هـــذه الفلسفة النبوية التي هي الصورة الاصيلة والثمرة الآنية للوجدان الاسلامي .

وبحث مثل هذا لا تمكن تجزأته . واذن فإنا نعطي هنا محاولة اجهالية في التشيع في شكليه الاساسيين . ونحن لا يمكننا ان نسأل خيراً من المفكرين الشيعة (حيدر آملي \_ ميرداماد \_ ملا صدرا السخ ...) توضيحاً لمقالات الأثمة المعصومين العقائدية ، اذ لا بد لبحثنا من تجسيد العناصر التي تمتد من القرن الاول حتى التاسع الهجري ونحن لا نقصد من هذا إلا تعميتى المسألة الجوهرية التي طرحناها منذ البدابة .

الفصل الثاني التشيّع

والفلسفة النبوية

### ملاحظات أولية

امل الدلالات التي بحثناها سابقا ، وهي المتعلقة بتأويل القرآن باعتباره منبعاً للتأمل الفلسفي ، قد أوحت سلفاً بأنه يكون غير سليم ان نعود بترسيمة الحياة الروحية ، وحياة التأمل الفلسفي في الاسلام الى الفلاسفة المتهلينين ( أو الآخذين بالهلينية ) والى لاهوتيي الكلام السنية والصوفية . وقد كان من الملاحظ في المباحث العامة المتعلقة بالفلسفة الاسلامية ، ان الدور والأهمية القاطعة السي كانت الفكر الشيعي في ارتقاء الفكر الفلسفي في الاسلام ، لم تؤخذ بعين الاعتبار اطلاقاً لا بل كان بينصفوف المستشرقين حيا لهابعض التكتم والميل الذي يصل الىحد المعداء ؛ وهم في ذلك على وفاق مع الجهالة التي كان يعلم الاسلام السينة به بعض مسائل التشيئع الحقيقية . وليس في امكاننا الآن ، إثارة كل الصعوبات التي تحول مسائل التشيئع الحقيقية . وليس في امكاننا الآن ، إثارة كل الصعوبات التي تحول دون وصول النصوص الينا . فان نشر بعض المصنفات الاسماعيلية الكبار لم يبدأ به إلا منذ ثلاثين سنة ، وقد ضاعفت المطبعة الايرانية من طباعة المتون الشيعية به إلا منذ ثلاثين سنة ، وقد ضاعفت المطبعة الايرانية من طباعة المتون الشيعية الاثري عشرية الكبرى . ومثل هذه الوضعية تستدعي بعض الملاحظات الأولية .

المتون الكبرى التي تمتد من السنن التي تركها الأغة ، الى الشروحات التي أعطيت خلال القرون التي تلت ، فقد اكتفي بتفسيرات سياسية واجتاعية لا تنصل بغير التاريخ الخارجي وقد تنتهي الى تحريف ، واستنتاج ظاهرة التشيع الدينية استنتاجاً تعليليا من امر آخر ، أي انها وباختصار ، تحيلها الى امر آخر . والحال هو انه لو جمعت كل الظروف الخارجية الستي تريد ، لما أعطت لا بمجموعها ولا محاصل ضربها ، هذه الظاهرة الدينية الرئيسية . فشأنها شأن ادراك اللون او الصوت ، فلا يمكن تبديلها ولا الرجوع بها لأمر آخر . ويظل التفسير الأول والاخير للتشيع هو الوجدان الشيعي نفسه ، بشعوره وادراكه للمالم ، وهو يتكون اساسا بحسبما تظهره لنا النصوص التي ترجع الى الأغة أنفسهم ، من ارادة الوصول الى المعنى الحقيقي للوحي الالهي . ذلك أن حقيقة الوجود الانساني نفسه ، مصادره ومصائره ، ترتبط في آخر الأمر بحقيقة معنى الوحي الالهي هذه . فاذ! كانت مسألة الفهم هذه مطروحة منذ بداية الاسلام ، كان هذا بالذات هو الواقع الروحي الشيعي وكانت القضية هنا هي ان نستخلص خطوط التأمل الفلسفي ، أي نتاج الوجدان الديني الشيعي .

٢) الاسلام دين نبوي ؟ ولقد كنا ذكترنا في الصفحات السابقة بخصائص و اهل الكتاب ، وبظاهرة الكتاب المقدس . فالفكر موجه أساساً وقبل كل شيء الى الله الذي يتكشف في هذا الكتاب بالرسالة التي يمليها الملاك على النبي الذي يتلقاها و نعني رسالة وحدة و تعالى هذا الاله (التوحيد) و هي مسألة ثبت الفلاسفة والمتصوفون امامها ثباتاً كان يبلغ بهم الى حد الدوار . اما الفكر فكان موجها من ناحية اخرى نحو الشخص الذي يتلقى ويبلغ هذه الرسالة ، أو باختصار انه موجه نحو الشروط التي يفترضها هذا التلقي . وكل تأمل حول هذه المطيات يوصل الى اللاهوت ، الى علم النبوة ، الى علم الانسان (انثرو بولوجيا) والى المرفان [غنوصية] ولا مقابل لهؤلاء في أي مكان آخر اطلاقاً . انه ليقيني ان الاستعال التصوري الذي قدمته ترجمات الفلاسفة اليونان للمربية قدد أثرت على المسحة التي اخذها هذا التأمل . ولكن القضية هنا ظاهرة جزئية ، ذلك على المسحة التي اخذها هذا التأمل . ولكن القضية هنا ظاهرة جزئية ، ذلك

ان ينابيع اللسان العربي تتوسع في مسائل لا يتوقعها النص الدوناني . هذا ويجب ألا ننسى ان بعضا من كبريات مؤلفات الاسماعيلين ، كمؤلفات ابي يعقوب السجستاني مثلا متقدمة على مؤلفات ابن سينا . فكل جدلية التوحيد والحقيقة السلبية المزدوجة والمسائل المتعلقة بعلم النبوة ناجمة من سعطيات خاصة لا مقابل ولا مثال يوناني لها. وبالاضافة الى ذلك فإنا لا نزال نعلم ان علم النبوة ، ونظرية المعرفة النبوية تتوج غنوصية كبار الفلاسفة الآخذين بالهلينية من أمثال الفارابي وابن سينا .

٣) ولقد غذى الفكر الشيعي ، ومند البداية ، الفلسفة ذات النموذج النبوي به النموذج الذي يتعلق بالدين النبوي. والفلسفة النبوية تلح بدورها على فكر لا يسور نفسه لا بالمساضي التاريخي ، ولا بالحرف الذي يثبت التعليم تحت أشكال العقائد ، ولا بالافق الذي يحد ينابيع وقوانين المنطق العقلاني . وان الفكر الشيعي موجه بفكرة الانتظار ، لكن ليس انتظار الوحي بشريعة جديدة ، وانما بالظهور التام لكل المساني المستورة ، او المعاني الروحانيسة للايحاءات الالهية . وانتظار ظهور الامام الغائب (إمام هذا الزمن ، المستور حالياً كما تقول الشيعة الاثني عشرية )، غوذج قريب من هذا الانتظار . فبعد دور النبوة التي أقفلت ، يلي دور آخر هو دور الولاية الذي يكون ظهور الإمام خاتمة النبوية هي اذن أساساً علم معاد .

نستطيع أن نعيَّن خطوط القوى في الفكر الشيعي تحت هاتين الاشارتين التاليتين . 1" - الباطن . 7" - الولاية التي سيظهر معناها هنا فيا بعد .

إ) ولا بد من أن نأخذ كل نتائج هذا الخيار الاصلي القاطع الذي أشرنا اليه أمام هذه المعضلة (١): فهل يمكن أن نوقف الدين الاسلامي على التفسير الفقمي الشرعي ، أي هل يمكن أن نوقفه على الشريعة والظاهر ؟ وحيثًا كان

 <sup>(</sup>١) او « الابلاس » كا يوردها الشيخ العلايلي في المرجع مقابلاً لكلمة Dilemme ص ٧٧
 تم يستبدلها في صفحة ٦: باحراج رفي صفحة ٦٠ يثبت لها كلمة « الكسر » التي كان يستعملها مناطقه الباطنية .

الجواب بالايجاب لم يعد ثمة بجال للكلام عن فلسفة فيه ، ام ان هـذا الظاهر ، هذا الامر الخارجي الذي يدعون انه يكتفي بنفسه في تنظيم الحياة العملية ليس سوى غلاف لأمر آخر ، ليس سوى غلاف لباطن ولمشيء داخلي ؟ فاذا قلنا نعم بات كل معنى السلوك العملي متغيراً ، ذليك ان نص الدين الوضعي ، نص الشريعة ، لا معنى له إلا في الحقيقة ، أي في الواقع الروحي الذي هو المعنى الباطن للوحي الالهي . والحال هو ان هـذا المعنى الباطن ليس بالشيء الذي يكن بنيانه بواسطة المنطق ، وبالقياسات الكبرى ، او بالجدل الدفاعي كا في علم الكلام ، وذلك لأنهم لا يرفضون الرموز ولا يمكن تبليغ المنى المستور إلا بواسطة علم هو إرث روحي و علم إرثي » . وهذا الإرث الروحي هو ما تثله المجموعة الضخمة من تعاليم أثمة الشيعة بصفتهم ورثة للأنبياء ( وهي تشكل ستة وعشرين بجداً في اربعة عشر حجماً من طبعة المجلسي ) . وعندما يستعمل الشيعة مصطلح سنة فان شأنهم في هذا الاستعال يختلف عن شأن اهل السنة فيه ، الشيعة مصطلح من الفهوم عند الفريق الاول ان هذه السنة تحتوي على تعاليم الائمة بتامها.

وكان كل إمام ، الواحد تلو الآخر ، وكل بدوره ، فيماً على الكتاب وعلى القرآن ، يفسره ويبلغ تلاميذه المعنى الباطن للوحي . وهذا التعليم هو ينبوع الباطنية في الاسلام . ولدينا أنه لا يستقيم البحث في الباطنية مع غض النظر عن التشيئع ، وانها لمغايرة لها مثيلها في الاسلام ، وفي الاسلام السني بالطبع ، ولكن لمل المسؤولية الاولى ، تقع عل عاتق الأقلية الشيعية من الذين تجاهلوا ، او اهملوا التعاليم الباطنية للأثمة مبررين ذلك بمحاولة جعل التشيئع مذهبا خامسا يقف الى جانب المذاهب الفقيمة الكبرى الاربع من مذاهب اهل السنة ، ولو أدى ذلك الى جذع التشيئع ، نجده كامناً في ذلك المركة التي قادها اولئك الذين اضطلعوا ، على كر الايام ، بالحفاظ على كلية التشيئع وتهامه ، من امثال حيدر آملي و ملا صدرا الشيرازي وجماعة المدرسة ( الشيخية ) والعديد من أجلاء شيوخ هذه الايام تساعدهم في ذلك تعالم الائمة نفسها .

ه / ان دور النبوة مقفل ؛ وقــــد كان محمد و خاتم الأنيباء ، وآخر اولئك الذين جاءوا للانسانية بشريعة جديدة (كآدم ونوح وابراهيم وموسى وعيسى ) . اما عند الشيعة فقد كان أجـل النبوة النهائي موعداً لابتداء دور جديد هو دور الولاية او و الامامة ، . وبتعبير آخر يمكن القول ان لعلم النبوة متمم ضروري هو علم الامامة ؟ وهذا ؟ بدوره ؟ له تعبير مباشر هو «الولاية» . اما كلمة والولاية، هذه، فن العسير علينا ان نجد لها تعبيراً واحداً (بالفرنسمة). ينم عن مجمل ما تحتويه ، فهي تظهر بوفرة ، ومنذ البداية ، في تعالم الأنمــــة أنفسهم ؟ اذ غالبًا ما يتردد في النصوص الشيمية ﴿ انْ الوَّلَايَةُ هِي بَاطَنَ النَّبُوةُ ﴾. في الواقع أن هذه الكلمة تعني « الصداقة ، والحماية » ؛ فأولماء الله ( « دوستان خدا ، ، كما يقال بالفارسية ) هم ﴿ أَصْدَقَاءُ الله ﴾ و ﴿ أَحْسَاءُ الله ﴾ ؛ بل ارب الأنبياء والأئمة ، هم بالمعنى الدقيق للكلمة ، نخبـة الانسانية أي النخبة التي يكشف لها الالهام الالهي عن اسرار الالوهة . وهذه (الصداقة ، التي يخصتهم بها الله تؤهلهم لأن يكونوا « هداة » روحيين للانسانية جمعاء . وهم بهذا يهدون من يستجيب لهم من أشياعهم ؟ بأمانة الصديق الوفي ؟ حتى يصل الى معرفة. نفسه ويشارك من ثم م ك في ولايتهم . ففكرة الولايسة توحي اذن ، وبشكل أساسي ؟ بالتوجيه التعليمي للامام ؟ الذي يتخذ سمة المعرّف بأسرار العقيدة ؟ وهي تتضمن ؟ على حدُّ سواء ؟ فكرة المحبة وفكرة المعرفة ؛ تلك المعرفة التي هي بذاتها معرفة منجّية (١٠) . ومن هذه الوجهة بالذات يكون المذهب الشيمي هو المذهب الغنوصي الحق في الاسلام .

ان دور و الولاية ، اذر هو دور الامام يعقب النبي ، نعني دورة الباطن يعقب الظاهر ، والحقيقة تتلو الشريعة . ولسنا هنا في معرض الكلام عن معلم عقائدي ( اذ ان الامام عند الشيعة الاثني عشرية غائب حالياً ) بل انهام عند الشيعة الاثني عشرية غائب حالياً ) بل انهام

<sup>(</sup>۱) هذه الصفة ترجمة لما ورد في المتن الفرنسي بـ Salvifique ، و Salvare تعني باللاتينية هر خلص » و هرنجي » فهي معرفة مخلصية او منجية .

الافضل ان نتكلم عن تزامن الشريعة والحقيقة ، عوضاً عن الكلام على تعاقبها ، ذلك ان هذه الاخيرة ستضاف من الآن فصاعداً على الاولى ؛ اذ ان نشوء الفرق بين فروع التشييع سيكون ناجماً عن هدف القضية بالذات . وبقدر ما نحفظ التوازن بين الشريعة والحقيقة ، بين النبوة والاهامة ، دون ان نفصل ما بدين الظاهر والباطن يتكوّن لدينا التشيع الأثنا عشري ، والى حد ما ، التشيع الاسماعيلي الفاطمي . اما اذا طغى الباطن على الظاهر الى حد تعطيله ، وتقدمت الاسماعة على النبوة فنحن ازاء اسماعيلية ألسموت المتطورة . واذا كان الأخذ بالباطن دون الظاهر ، مع كل ما ينشأ عن هدذا الأمر ، هو ما نادى به الغلاة من الشيعة فان الاخذ بالظاهر دون الباطن هو جذم وانتقاص للاسلام ككل ، وأخذ بحرفية النص التي تلقي بما تركه النبي للأئمة من إرث ( روحي ) ، ذلك الإرث الذي هو الباطن .

وهكذا فان الباطن ، باعتباره محتوى للمعرفة ، والولاية ، باعتبارها بحسدة لنموذج من الروحانية تصدر عنه هذه المعرفه كسلسمة بديهية ، يترافقان فيعطيان في التشييع الفنوصية او الحكمة الالهية الشيعية . وثمة مقارنات يمكن ان نقيمها بين هسده الالفاظ : فمثل الظاهر بالنسبة للباطن كمثل الشريعة بالنسبة للحقيقة او كمشل النبوة بالنسبة للولاية . ولقد طالما ترجمت كلمة وولاية ، في الفرب به وقداسة وكلمة « ولي » به « قديس » . هذان المصطلحان لها معنى كنسي واضح عنسد الفربيين ، وليس ثمة من داع لنثير حول هذه الالفاظ جواً من الالتباس أو ان غفي ما هو اصيل هنا او ثم ؛ بل خير لنا ان نتكم ، كا قد عرضنا منذ حين ، عن دور الولاية على انه دور التعليم الروحاني ، وعن أولياء الله على انهم أصدقاء الله او رجاله . فما من تاريخ للفلسفة الاسلامية يستطيع ، بعد الآن ، ان يمر مر الكرام على هذه الامور ؛ ذلك انها امور لم يبحثها علم الكلام السني في بدايت الفلسفة الونانية ، كا انها لم تأت من منهاج ( انظر الفصل الثالث ) فهي تتجاوز حدود امكاناته ، كا انها لم تأت من منهاج الفلسفة الونانية . وفي مقابل ذلك هناك نصوص كثيرة تعود الى الائمة وتوحي

بعض التقارب واللقاء مع الغنوصية القديمة . ونحن اذا اخذنا تفتشُح قضايا علم النبوة وعلم الامامة منذ بدايتهما لا ندهش اذا وجدناها عند الفلاسفة ؟ ولا ندعي ، على الاخص ، الفصل بينها وبين فكرتها الفلسفية بججة ان هذه القضايا لا تدخل في منهاج جهاعتنا .

٣) هذا وان تطور الدراسات الاساعيلية والبحوث الاخيرة عسن وحيدر آملي ، وهو لاهوتي شيعي متصوق (من القرن الثامن الهجري ، الرابع عشر للميلاد) تقودنا الى طرح مسألة العلاقات بين التشيع والتصوف بطريقة جديدة ؛ وهي مسألة ذات اهمية ، لانها تتطلب نظرة اجاليسة في الروحانية الاسلامية . فالتصوف ، بحصر المعنى ، ان هو الاجهد لاستبطان الوحي القرآني ، وقطيعة مع الدين الشرعي الحض ، وعيش لتجربة النبي الحميمة كاحدثت ليلة المعراج ؛ انه اختبار لظروف التوحيد وأوضاعه ، وتجربة تجعلنا نفهم كيف ان الله بالذات يستطيع ، وحده ، ان 'يدلي، على لسان أمينه ، بسر وحدانيته . ويبدو ان التصوف والتشيع ، باعتبار ان في كليها تجاوزاً للتفسير ولقد و 'جد في الواقع صوفيون شيعة منذ البداية ؛ اذ ظهر بين جهاعة الكوفة شيعي اسمه و عبدك ، كان اول من حمل اسم صوفي . الا أننا نجد في مقالات بعض الائمة استنكاراً للصوفية شديداً .

لنتساءل والحالة هذه عما عساه قد حدث . ان وضع و الغنوص » الشيعي ، باعتباره علما نظرياً ، في مقابل التجربة الصوفية عند المتصوفين ، لهو أمر لا يؤدي الى نتيجة فعالة . ففكرة الولاية التي اطلقها الآئمة أنفسهم تدحض هذه المعارضة . ومع هذا فقد افلح البعض بفرض هذا الاستعمال العملي للاسم وللشيء دون الرجوع الى الاصول . بل ان لدينا المزيد . فها من مسألة من مسائل الباطنية في الاسلام الا وقد أشار اليها أئمة الشيعة او مهدوا لها ( سواء بمبحث او بدرس او بموعظة ) . ومن هذه الناحية بالذات ، يمكنك ان تقرأ صفحات عديدة من مؤلفات ابن عربي فتحسب ان كاتبها مؤلف شيعي . الا ان هذا ، بالحقيقة ،

لا يمنع أن يكون مفهوم الولاية ، عند صاحبنا ، منفصلاً عن أصوله ومقوتماته ، بالرغم من أنه قد علتم هذا المفهوم وتحدث عنه . وتلك مسألة بحثها وتعمثق في شرحها واحد من أشهر تلاميذ أبن عربي الشيميين هو حيدر آملي (القرن الثامن للهجرة ، الرابع عشر للميلاد ) .

قد يكون من العسير علينا ، ولمدة طويلة ايضاً ( نظراً لكثرة ما 'فقد من هذه النصوص ) ان نعلم حق العلم « ما عساه قد حدث » . ولقد تنبه « تور اندريا » الى ان علم النبوة في الحكمة الالهية الصوفية يبدو كتحويل لشخصية النبي بالذات : وتلك مسائل أسسها علم الامامة ولكنها حذفت مع كل ما من شأنه ان يسيء الى الشعور السني ( راجع أ. ٣ و ٤ ) . ففكرة الولاية ، لا يكن هو القطب، وقطب الاقطاب ، عند الصوفية ، وكذلك فكرة الولاية ، لا يكن ان تنكر ما لها من اصل شيعي . ولا يمكن تفسير تلك العفوية التي اخذ بها لاساعيليون ( الحرقة او العباءة ) عن الصوفيين بعد سقوط « ألموت » ( كا حدث قبلها لإساعيليي سوريا ) الا بافتراض علاقة جذرية بين هؤلاء واولئك .

فاذا لاحظنا إقصاء التشيع الاصيل من التصوف السني ، فهل من الضروري ان نستقصي اسباب استنكار الائمة الشيعة لهذا التصوف ؟ بل انه ، من جهسة اخرى ، لم تفقد ابداً خيوط التصوف الشيعي وآثاره ؛ حتى انه يمكننا ان نتجدث عن مذهب بعينه في التصوف يعتبر انه هو التشيع الحقيقي وذلك منذ اليم سعد الدين الحوية في القرن الثامن حتى ايامنا هذه في ايران . ولكنسا نرى ، في الآن نفسه ، ان ثمة معالم تتوضح وتتطور عند بعض الرجال الروحيين من الشيعة الذين ينادون بضرب من «العرفان» يستعمل تعابير الصوفية وألفاظهم التقنية اياها ، في حين ان هؤلاء الرجال لا ينتمون الى طريقة صوفية ولا الى تكيية صوفية . تلك هي حالة واحد مثل حيدر آملي او مير داماد او تكيية صوفية ، بكاملها . وما هذا كله الا نموذج من الروحانية يتطور منذ «إشراق» السهروردي مطابقاً للروحانية الفلسفة الصارمة ،

اما مآخذ الشيعة على الصوفية فتتناول ، تارة ، تنظيم الطريقة ودور الشيخ فيها ، بما في ذلك من تطاول على دور الامام الغائب ، وطوراً ، تلك اللاأدرية الورءة التي تحض على الجهل الكسول كا تشجع الانحلال الأخلاقي . الخ . . . ولما كان هؤلاء الروحانيون ، وهم حماة و الغنوصية ، الشيعية ، يتمر ضون ، بدورهم ، لهجهات فقهاء الشرع الذين يريدون ان يجملوا من اللاهوت مسائسل فقهية ، فلقد بات مامكاننا الآن ان نتاس تعقيد الموقف . هذا الموقف لا بد من الاشارة اليسه منذ الآن ، على ان نمود الى بحثه بنوع خاص في الجزء الثالث من كتابنا . فالحملة الروحية التي قادتها الأقليسة الشيعية ، تساعدها جماعة متفرقة من الصوفية والفلاسفة ، من اجل اسلام روحاني ، ضد ديانة الفقهاء واهل النص ، إن هي إلا سمة نابئة يتسم بها كل ناريخ الفلسفة الاسلامية . والهدف من هذا كله هو حماية الروحاني من كل مخاطر التطبع الاجتماعي .

٧) والآن ، ان اضطرارنا لعرض مراحل هذه المعركة وتأويلها في بضع صفحات ، لما يضطرنا الى ايجاز شديد الكثافة . فلنذكر ان كلمة و تشيع » ( من و شيعة » وهي مجموع التابعين او المشايعين ) تعني مجموعة تدا لفت على فكرة الامامة في شخص على بن أبي طالب ( ابن عم النبي وصهره لابنته فاطمة ) و في خلفائه من بعده ، كمفتتح لدور الولاية الذي يسلي دور النبوة ؛ ( والتشيع هو دين ايران الرسمي منذ خمسة قرون ) . وكلمة و إمام » يقصد بها ذلك الذي يقف او يسير في المقدمة . انه و القائسد » ، وهي تعني ، عامة ، الشخص الذي ويقود » حركات الصلاة ، في المسجد . وقسد "تستعمل في كثير من الحالات ويقود » حركات الصلاة ، في المسجد . وقسد "تستعمل في كثير من الحالات للدلالة على رئيس مدرسة ما ( افلاطون ، مثلا ، هو و إمام » الفلاسفة ) . ولكن هذا المصطلح لا ينطبق من وجهة النظر الشيعية إلا على افراد اهل بيت النبي المعصومين ؛ وهم عند الشيعة الاثني عشرية ، المعصومون الأربعة عشر، نعني النبي وابنته فاطعه والأثمة الاثني عشر ( راجع : أ . ) .

ولن نستطيع ان نشير هنا الا الى عقائد فرقتين من فرق الشيعة الرئيسية : الشيعة الاثنا عشرية ، او الامامية ، والشيعة السبعية او الاساعيليسة . والمدد

(سبعة او اثنا عشر) يعبّر عن رمزية مقصودة . فبينا يرمز علم الامامة الاثني عشرية للساء بنجومها وأبراجها الاثني عشر ( وللينابيع الاثني عشر السيق فجّرها موسى من الصخرة بضربة عصاه ) يرمز علم الامامة السبعية الاساعيلية الى السياوات السبع السيارة ونجومها المتحركة ؛ واذن فهي تعبير عن نسق ثابت . فكل من الانبياء السنة الكبار له اثنا عشر اماماً يشابه بعضهم بعضاً ( راجع أ و) . اما و العرفان ، الاساعيلي فيجهل من العدد و ١٢ ، عدد حجج الامام . وعند الشيعة الاثني عشري ) قد انتهى الآن . وغذي الشيعة الاثني عشرية ان ( عالم الثاني عشر ، و صاحب الزمان ، انه الامام المائب عن الحواس الماثل في القلب ، الحاضر في المنضي وفي المستقبل . وسنرى ان فكرة الامام المستور تعبر بابداع عن دين ـ الهادي او الشخص ـ المعرّف ـ اللامنظور .

فحتى الامام السادس جعفر الصادق ( ١٤٨ هـ - ٢٦٥ م ) يجل الشيعة ، الاماميون والاسباعيليون ، على السواء ذات السلالة او الخط من الأثمة . وعلى كل فان كبرى قضايا العرفان الشيعي ، قهد تكونت وبشكل رئيسي ، حول تعاليم الاثمة الرابع والخامس والسادسوهم على زين العابدين ٥٥ هـ - ٢٧١ م - عمد البياقر ١١٥ هـ - ٢٣٧ م - وجعفر الصادق ١٤٥ هـ - ٢٧٥م - مضافا اليما بالطبع ما روي عن الامام الاول . فدراسة مصادر التشيع لا يمكن انتبعد بين هاتين الفرقتين الواحدة عن الاخرى . وانما يعود سبب انفصالهم الى وفاة الامام اسباعيل المبكرة وكان والده جعفر الصادق قد ولاه الامامة . فأما أشياع اسباعيل والمتحمسون من الملتفين حوله كانوا ينزعون الى التشديد على ما الآخرون فقد التفوا بالمقابل حول ابنه محمد بن اسباعيل من بعده . أما الآخرون فقد التفوا بالمقابل حول الامام الجديد الذي عينه جعفر ونعني به الامام موسى الكاظم اخو اسباعيل ، كإمام سابع وظاوا يتنقلون بالطاعة من امام الى اختفى بشكل سري في اليوم الذي توفي فيه والده الشاب ( انظر أ ٧ ) وهؤلاء هم الشعة الاثنا عشرية .

# أ ـ التشيع الاثنا عشري

#### ١ - 'حقبه ومناهله

لس ثمة مجال لاقامة نوع من التوافق الزمني بين المؤلفات التي تروي حكاية الفكر الشيعي وتطوره في فرعيه الاساسيين: الامامية الاثنا عشريةوالاسماعيلية السبعية ؛ فالساعة لم تحن بعد لذلك ، نظراً لحالة البحوث الراهنة . فبينما عرفت الاسماعيلية ، مع عبيد الله المهدي ( ٢٩٦ هـ ٩٠٩ م) مؤسس السلالة الفاطمية في مصر، ومنذ مطلع القرن العاشر للميلاد ( الرابع للهجرة ) انتصاراً من أكبر انتصاراتها الدنموية التي يكن ان تكون له نتائجه الحاسمة بالنسبة لمقسدة روحمة ، كان التشيع الاثنا عشرى ، باعتباره أقليبة دينية ، يمرّ بمصاعب وبتقلبات واضطهادات كانت تلاحقه من قرن الى قرن ، حتى مجيء الصفويين الى الحسكم في ابران ، في القرن السادس عشر . ولكن هذه الاقلمة استمرّت في الوجود بسبب ايمانها الشديد بأن تكون الممثلة الحقىقية للاسلام الحق ، والامهنة على تعاليم الائمة الاولياء ومستودعو سر رسول الله ، . وتشكل تعاليم هؤلاء الائمة بكاملها ؟ « مدو"نة » غنية ظلُّ الفكر الشيعي يغرف منها من قرن الى قرن ، وينظر اليها على أنها الفكر المنفتح للديانة النبوية نفسها لا على انهـا ثمرة عامل ِ اضافي خارجي . من هنا أهمية وضع هذه « المدو"نة » في مكانة مرمرقة في مجمل ما يسمى بـ والفسلفة الاسلامية ، وهذا ما يجعلنا ندرك السبب الذي جعل العديد من اجيال فقهاء الشيعة ينصرفون الى جمع ما تركه الائمة من تراث وأقوال ، ويشكلونه في مجموعة او « مدوّنة » ، ويحدّدون القواعد التي تكفل

صبحة اسناد هذه الاقوال للأثمة .

يمكننا ان نميز ، في هذا الجال ، بين حقب اربع :

1) الحقبة الاولى وهي حقبة الاثمة المعصومين وتلامذتهم وبطانتهم ، الذين ترى العديد منهم كه دهشام بن الحكم ، مثلا ، وهو شيعي شديد الكلكف بالامام السادس جعفر ، يجمعون تعاليم الاثمة في تصانيف ومؤلفات وهذا بالطبع عدا عن مؤلفاتهم الشخصية . وتستمر هناه الحقبة حتى تاريخ غيبة الامام الثاني عشر الكبرى ( ٣٢٩ هـ - ٩٤ ٩ م) . وهذا التاريخ هو في نفس الوقت تاريخ وفاة نائبه و علي الصيمري ، الذي تلقتى من الامام نفسه امراً بأن لا يعين خلفا له . و في هذه السنة نفسها توفي الفقيه الكبير محمد بن يعقوب الكليني الذي جاء بغداد من الري ، قرب طهران ، حيث عمل خلال عشرين سنة على استقصاء آلاف من الري ، قرب طهران ، حيث عمل خلال عشرين سنة على استقصاء آلاف الاخبار والاحاديث التي تشكل اقدم « مدو"نة ، شيعية منهجية ( طبعة طهران الاخبار والاحاديث التي تشكل اقدم « مدو"نة ، شيعية منهجية ( طبعة طهران كأبي جعفر القمي ( ٢٩٠ هـ - ٣٠٣ م ) وهو من بطانة الامام الحادي عشر الحسن العسكري .

٢) وتمتد الحقبة الثانية من تاريخ الفيبة الكبرى للامام الثاني عشر حتى نصير الدين الطوسي ( ٢٧٢ هـ - ١٢٧٣ م) ، وهو فيلسوف وفقيه شيعي ورياضي وفلكي عاش في زمن الغزوة المغولية الاولى . وتتسم هـ ذه الحقبة وبشكل رئيسي، باعداد كمية كبيرة من السنن الشيعية الاثني عشرية . ويعود الفضل في ذلك الى ابن بابويه ( او الشيخ الصدوق كاكان يدعى ) وهو من « 'قم » وأحد كبار فقهاء الشيعة في هذه الحقبة ومؤلف لاكثر من ثلاثمايت مؤلف ، كا يعود الفضل الى الشيخ المفيد ( ١٠٤ هـ ١٠٢٢ م ) وهو مؤلف وافر الانتاج ايضاً ؟ والى محمد بن حسن الطوسي ( ٢٠١ هـ ١٠٦٧ م ) وقطب الدين سميد الراوندي ( ٢٠٥ هـ ١١٠٧٧ م ) والسيد الشريف المرتضى علم السيد الشريف الرضي ( ٢٠١ هـ ١٠١٥ م ) والسيد الشريف المرتضى علم السيد الشريف المرضي ( ٢٠١ هـ ١٠١٠ م ) والسيد الشريف المرتضى علم السيد الشريف المرتفى علم المنتفى المرتفى علم المنتفى المرتفى علم المرتفى الم

الهدى ( ١٣٦ هـ ١٠٤٤ م ) وهو من سلالة الامام السابع موسى الكاظم ومن تلامذة الشيخ المفيد . ولكلا المؤلفين أبحاث امامية عدةً . اما الاول فقد فضل الطبرسي ( المتوفي عام ٥٤٨ هـ ١١٥٣ م او عام ٥٥٢ هـ ١١٥٧م ) صاحب التفسير الشيعي الشهير ؟ و ابن شهر آشوب ( ٥٨٨ هـ - ١١٩٢ م ) ويحيى بن البطريق ( ٦٠٠ ه – ١٢٠٤ م ) والسيد رضي الدين علي بن طاورس ( ١٤٤ هـ ١٢٦٦ م ) وكلهم وضعوا مؤلفات تبحث في الامامة ؟ وثمة أسماء كثيرة بين الأسماء التي ظهرت في هذه الحقبة وكلها تستحق ان نشير اليها . هذا ، ومن جهة اخرى ، شهدت هذه الحقبة نشوء أبحاث اسماعيليـــة متناسقة ( انظر ب ، فيا يلي ) كما شهدت اعمال الفلاسفة الآخذين بالهلينيـــة [ المشائبين في مقابــل الاشراقيين ] من الكندي حتى السهروردي ( ١٨٥ هـ ١١٩١ م ) . وبآثار نصير الدين الطوسي تنتهي الفلسفة الشيعية من مرحلة التكوين التي ابتدأت خطواتها التنسيقية مع أبي اسحق النوبختي ( حوالي سنة ٣٥٠ هـ ٩٦١ م ) في كتاب ، سيقوم بشرحه بالتفصيل فيما بعد ، ( ١٣٢٦ هـ ١٣٢٦ م ) . أن بعض هـذه التواريخ تتجاوز وفساة أبن رشد والسنة ١١٩٨ م ، وهي السنة التي أثبتناها حــــداً للقسم الاول من دراستنا هذه . ومع ذلك فان هذه البيانات تكل الترسيمة الاجمالية السبق لا نستطيع تجزأتها .

٣) أما الحقبة الثالثة فتمتد ابتداء من نصير الدين الطوسي حتى النهضة الصفوية في ايران ، وهي المدرسة التي شاهدت نشوء مدرسة اصفهان مع المير داماد ( ١٠٤١ هـ ١٦٣١ م ) وتلاميذه . فهذه الحقبة خصبة جداً حتى انها هيأت بذلك لتلك النهضة ؛ فقد استمرت فيها مدرسة نصير الدين الطوسي وكبار الاسماء الاخرى أمثال العلامة الحلتي وافضل الكاشاني من جهة ؛ بينا حدث من جهسة ثانية تقارب عجيب : فترى ابن عربي

( ١٣٨ هـ - ١٢٤٠ م ) يهاجر من الاندلس إلى المشرق؛ من ناحية ، وترى تلاميذ « نجِم كبرى » من ناحية اخرى ، يعودون من آسيا الوسطى تحت تأثير الدفعــة المغولية ، الى ايران والاناضول ، فتستقيم من جرًّاء التقاء هاتين المدرستين نهضة كبرى في الميتافيريقا الصوفية . فقد كان سعد الدن حويبة او الجوى ( وحمه ۵ ــ ۱۲۵۲ م ) تلميذ نجم كبرى ومن أتباع مدرسة ابن عربي، أبرز وجه صوفي شبعي اثني عشري في تلك الحقية . وقد عمل تلمذه عزيز النسلمي على نشر مؤلفاته؛ اما علاء الدولة السمناني ( ٧٣٦ هـ ــ ١٣٣٦ م ) فسيكون واحداً من كبار اساتذة التأويل الباطني ، كما سيلتقى في شخص صدر الدين القنيوي تأثـــير ابن عربي ونصير الطوسي . وقــد نوقشت مسألة الولاية ( انظر أ ـ ٣ ) بشكل مستفيض و فكانت 'تفضي الى ينابيع العرفان الشيعي كما أوضحها مفكر شيعي من الطراز الاول هو حيدر الآملي (القرن الثامن الهجري ٤ الرابع عشر للميلاد ) . وثمة تقارب ملحوظ آخر : فبينًا قضى سقوط قلعــة ألموت بدخول الاسماعيلية في التصوف ، ترى ، بالمقابل ، لدى الشيعة الاثني عشرية ، وفي هذه الفترة نفسها ، نزعة في نفس الاتجـاه . ولقد بذل حيدر الآملي جهداً كبيراً في سبيل تقريب التشيع والتصوف الواحـــد نحو الآخر ٬ وكتب تاريخًا نقديًا للفلسفة واللاهوت في الاسلام باسمالحكة الالهية الصوفية'''. وقد كان حيدر الآملي تلميذاً لابن عربي ، معجباً بــه وبشروحاته ، الا انــه اختلف معه بصدد قضمة جوهرية ( انظر ما قبل ) ، وهو معاصر لـ و رجب البرسي ، ( الذي يعود تاريخ مؤلفه الأساسي عن العرفان الشيعي الى سنة ٤٧٧٤ \_ ١٣٧٢ م ) . ونذكر هنا ايضاً أسهاء كبار مشايخ الصوفية كـ « شاه نعمة الله ولي ، ( ٨٣٤ هـ ١٤٣١ م ) وهو مؤلف وافر الانتاج ، وتلميذان شيعيان من تلاميذ ابن عربي همــا زين الدين تركي اصبهاني ( ٨٣٠ هـ ١٤٢٧ م ) ومحمد

<sup>(</sup>١) لمل المؤلف يقصد الى كتاب «جامع الاسرار ومنبسع الانوار» لحيدر بن على الآملي وهو مخطوط منه نسختان في مكتبة دائرة الهند بلندن، تحمل احداها الرقم 1349 Anberry .

بن ابي جمهر الأحسائي (توني حوالي عسام ٩٠١ هـ ١٤٩٥ م) ومحمسه عبد الرزاق اللاهيجي ( ١٤٠٨ هـ ١٥٠٦ م) وهو شارح محمود الشبستري متصوف أذربيجان الشهير ( الذي توفي عام ٧٢٠ هـ ١٣١٧ م عن ثلاثة وثلاثين عاماً ).

 إ) اما الحقبة الرابعة ، التي أشرنا اليها على انهــــا حقبة النهضة الصفوية ومدرسة اصفهان مع المير داماد ( ١٠٤١ هـ ١٦٣١م ) والملاصدرا الشيرازي ( ١٠٥٠ هـ ١٦٤٠ م ) وتلاميذهما وتلاميذ تلاميذهما ( كأحمد عارى ، ومحسن فيض ، وعبد الرزاق اللاهيجي وقاضي سميد القمي الخ ... ) فهي ظاهرة لا نظير لها في مكان آخر من العالم الاسلامي ، حيث 'يعتبر ان باب الفلسفة قد أُغلق منذ أيام ابن رشد . لقد تحقق هؤلاء المفكرون الكبار ، في هذه الحقمة ، من أن الكنز الدفين الوجدان الشيمي يكن في تلسك الوحدة المتلاحمة بين الوحي النبوي ، من جهة ، والفكر الفلسفي الذي يوغل في الغوص على المعانى الباطنية الكامنة في هــذا الوحى ، من جهة اخرى . وتشتمل آثار الملاصدرا الضخمة على شرح قم لمجمل المؤلفات التي تركها الكليني في الاصول الشيعية ؛ وثمة كثيرون آخرون يحتذون حــذوه نذكر منهم اللاهوتي ـ الكبير و المجلسي ، جامع « مجار الأنوار ، ، وقد أشرنا فيما سبق الى انه لا يميــل الى الفلاسفة ؛ ولكنه في اكثر الاحيان ؛ فيلسوف رغمًا عنه . وسبكون علينا ان نشير الى هذه الآثار مع أساء مؤلفيها في القسم الثالث من هذه الدراسة فتقودنا الى حقبة « قاجار ، التي نشأت في أثنائها عدة مدارس « شيخية ، على أثر وفاة الشيخ احمد الأحسائي ( ١٢٤١ هـ ١٨٢٦ م ) ومن ثم الى أيامنا مذه حيث تمعث الفلسفة التقليدية من جديد حول آثار الملا صدرا .

لقد ذكرنا كتاب و نهج البلاغة ٤٠ فيا تقدم، وقلنا ان الفضل في جمعه يعود الى الشريف الرضي ( ٤٠٦هـ ١٠١٥ م ) . والكتاب عبارة عن مجموعة خطب الامام الاول على بن أبي طالب . ( بما فيه من مواعظ وأحاديث ورسائل ) . وتأتي أهمية هذا الكتاب في الدرجة الاولى بعد القرآن وأحاديث

النبي ، ليس بالنسبة للحياة الدينية في التشيع عموماً وحسب ، بل بالنسبة لما في التشيع من فكر فلسفي . ويمكن اعتبار « نهج البلاغة » منهلا من أهم المناهل التي استقىمنها المفكرون الشيعة مذاهبهم والتي كانوا ينادون بها، لا سيا مفكرو الحقبة الرابعة . وانك لتشعر بتأثير هذا الكتاب بصور جمة من الترابط المنطقي في الكلام ، ومن استنتاج النت نج السليمة ، وخلق بعض المصطلحات التقنيسة العربية التي أدخلت على اللغة الادبية والفلسفية فأضفت عليها غنى وطلاوة ، ذلك انها نشأت مستقلة عن تعريب النصوص اليونانية . ان بعض المسائل الفلسفية الأساسية التي تطرحها خطب الامام على تأخذ كل مداهسا عند الملا صدرا ومدرسته ، وغن عندما نعود الى احاديث الامام مع تلميذه و كميل بن زياد ، عندما يجيب عن هذا السؤال : ما هي الحقيقة ؛ وعندما يصف التعاقب الباطني عندما يجيب عن هذا السؤال : ما هي الحقيقة ؛ وعندما يصف التعاقب الباطني بطابع يميزه عن غيره .

من هذا الكتاب بنظرة ميتافيزيقية كاملة ، باعتقادهم ان خطب الامام تشكل دوراً فلسفياً متكاملاً . ولقد أثيرت بعض الشكوك حول صحة بعض اجزاء هذه المجموعة . على ان الكتاب يبقى ، على كل حال ، من مؤلفات المرحلة المتقدمة في الاسلام . وان اضمن الامور لفهم محتواه ، هو ان نفهمه بصوره ظواهرية ، نعني كا يدل عليه القصد (١) من وضعه : فكائن من كان حامل القلم الامام هو الذي يتكلم ؟ ومن هنا تأثيره البين .

<sup>(</sup>١) في اعتقادنا ان طبيعة الاسلام كدين موحى به ، تستبعد المنهج الطواهري . فلا يحكن النظر الى كلام النبي ( والامام عند الشيعة ) بطواهرية بل لا بد من تدقيق سلسلة الاسناد. ونرى ان الدين المنزل يستتبع « النقل » كمنهج؛ وذلك لأن ما يأخذ به النبي يؤخذ به اطلاقاً وما يتركه ينزك اطلاقاً ولا يعرف ما اخذه النبي وما تركه الا بالنقل وتتبع سلاسل الاسناد . والشيعة أكثر الفرق الاسلامية إلحاحاً على قضية النص عموماً ، والنص على إمامة على خصوصاً ثم نص على على إمامة الحسن ونص الحسن وهكذا . واذن فان الرجدان الشيعي لا ينظر الى

ومما نأسف له اندراسة هذا الكتاب ظلت مهملة في الغرب حتى الآن. ذلك اننا اذا درسناه بعناية ومن خلال الشراح الذين اسهبوا في شرحه (وهم كثيرون وشيعة كانوا ام منتة كه و ميثم البحراني و ابن ابي الحديد و «الخمي» الغر.. بالاضافة الى المترجين الذين نقلوه الى الفارسية ) واذا قار نا هذا الكتاب بمجموعة خطب الائمة الآخرين واقوالهم فهمنا لماذا كان على الفلسفة ان ترتقي وتأخذ تطوراتها الجديدة في العالم الشيعي في حقبة توقفت فيها الفلسفة ، منذ زمن بعيد ، عن ان تكون مدرسة حيّة في عالم الاسلام السنتي .

ينجم عن كل ما ذكرناه في هـــذه العجالة ، ان نقطة الانطلاق في التأمل الفلسفي عند الشيعة تبدأ من القرآن وسنن الأغة . فعلى كل محاولة تنزع الى عرض الفلسفة النبوية التي نشأت عن هذا التأمل ، ان تنطلق من نفس المنهل الذي نهلت منه هذه الفلسفة . وثمة مبدآن معياريّان : أولها ، انه من غير العملي ان نعمد الى نقد و سلاسل الاسناد ، من خارج ، فغالباً ما يفقد هذا النقد فعاليته ؛ وانحا الطريقة المجدية الوحيدة هي ان ننفذ الى الموضوع كظواهريين ، فنأخذ كل هذه السنن التي بقيت حية منذ اجيال وذلك كا يظهر الفكر الشيعي موضوعه لنفسه من خلالها . وثانيها : اننا قد لا نجد ، في سبيل تنسيق هذا العدد القليل مــن المسائل التي أخذناها بعــين الاعتبار هنا ، ولاستخلاص الفلسفة النبوية منها فيا بعد ، خيراً من اتباع المؤلفــين الشيعة أنفسهم والمسائل التي قاموا بشرحها .

<sup>=</sup> حديث النبي او الامام بصورة ظواهرية بل ينظر دائمًا اذا كان الحديث صحيحًا او فاسدًا ، متواترًا او ضعيفًا . ففي الحالة الاولى يستفاد منه حكم شرعي ( او غير شرعي ) من جهـــة ، ويكون من جهة ثانية محلًا لتدبر عمـق .

اما في الحالة الثانية فيلقى به بعيداً وان كان يظل بالامكان دراسته مناحية ظواهرية ومـــن ناحية وضعية ليفهم منه اتجاه العصر ومحتوى الفكر في هذا العصر ، ولكن الحديث الفاسد او غير الثابت فلا يمكنه ان يشارك في بنيان فلسفة نبوية ابداً .

ولعل هذا المنهج الذي اعتمده الاستاذ المؤلف هو الذي قاده الى الاعتماد على شروح ( الملا صدرا رمير داماد رحيدر آملي ) لنصوص الائمة، والى ان يقتصر عليها فينتهي منها الىان التشييع والتصوف والعرفان أمر واحد .

وهكذا يتكون لدينا تصميم اجمالي مختصر، دون اللجوء الى تاريخ باطل لا طائل تحته ( وهي فكرة لم تراود مفكرينا هؤلاء مطلقاً). واننا سوف نتبع هنا، وبشكل رئيسي شروحات الملا صدرا الشيرازي وشروحات المير داماد وتلك الصفحات الغنية الحافلة التي تركها حيدر الآملي ؛ فان نصوص الأئمة، المفسّرة في هذه الشروح تتبع لنا ان نستشف جوهر التشيع ؛ وتلك هي المسألة التي علينا بحثها ومعالجتها .

#### ٢ \_ النزعة الباطنية

١ ــ ان يكون التشيع في جوهره باطنية الاسلام ، فذلك ما يترتب على النصوص ﴿ إِنَا عَرْضَنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِيَالُ ﴾ فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الانسان ، انه كان ظلومًا جهولًا . ، ( سورة الأحزاب الآية ٧١ ) . ان معنى هذه الآية الكريمة التي تنير الفكر الاسلامي قضية الكرامة الانسانية لا تثير أي شك لدى الشراح الشيعة . فالآية تشير الى ﴿ الاسرار الالهية ﴾ والى باطن النبوة الذي بلتُّغه الائمة المعصومون الى أشياعهم ، وهذا التأويل يذكسُر بحديث مروي عن الامام السادس جعفر يؤكد فيه ان ما تدل عليه هـــــذه الآية هو الولاية التي تجـــــــــ معينها في الامام . ويُصرُ المفسرون الشيعة ( من حيدر الآملي حتى الملا فتح الله في القرن الاخير ) على ان 'يظهروا ان ظلم الانسان وجهالته لم يردا على سبيل التقريع والذم بل من باب المديح ؛ ذلك ان هذا الفعل يتطلب تهوّراً سامياً لحل هذه الامانة الالهية. وطالما ان الانسان، المرموز له بآدم ، يجهل أن ثمة ما هو غير الله ، فأن لديه القوة لحمل هـــذا العبء الثقيل. فاذا علم أن ثمة ما هو غير الله ، خان الامانة. فإما أن يُلقي بهـــا وبالكتاب الى من ليس جديراً بهما ، وإما ان ينكر وجودها اصلاً . ففي الحالة الثانية يرجع بكل شيء الى النص الظاهر ، وفي الحالة الاولى ينكث بمبدأ التقية

والكتمان (١) اللذين أوصى بهما الأثمة وفقاً لهذا الامر: ﴿ انَ الله يأمركم انْ تؤدواً الامانات الى أصحابها ﴾ وهمـذا يعني ان الله يأمركم ألا تؤدوها الالمن كان جديراً بذلك ﴾ وكان وارثاً لامانة العرفان الالهي . وكل فكرة للعلم الإرثي الروحي او للعلم الارثي وحده تجدها مشاراً اليها هنا ( راجع أ ـ ٤ ) .

وهذا هو السبب الذي حدا بالامام الخامس محمد الباقر الى القول ( وقد ردّ: ذلك كل امام من بعده ) : « قضيتنا صعبة مستصعبة لا يؤمن بها الا ملك مقرّب او نبي مرسل او عبد امتحن الله قلبه للايسان (٢) » . ويوضح الامام السادس جعفر الصادق ذلك ايضاً : « قضيتنا سرّ في سر ، سر أمر دائم الستر ، سر لا يكشف عنه الا سر آخر ؛ انه سر على سر ، يكتفي بسر » . او كا يقول ايضاً : « قضيتنا حق بل هي حق الحق ؛ انها الظاهر ، وباطن الظاهر، وباطن الظاهر، وباطن الناهر، وباطن الناهر، وباطن الناهر، وباطن الناهر، وباطن الباطن ؛ انها سر ، وسر امر مستور ابداً . وحسب هذا السر انه سر » . وفي بعض الابيات الشعرية المنسوبة للامام الرابع علي زين المابدين ( ٥ ٩ هـ ٢١٤ م ) تجد ما يفصح عن مفاد هذه الاحاديث :

<sup>(</sup>١) هذا الفهم للتقية (على أنها عدم إفشاء الاسرار الالهية) يبدأ مع ميثم البحراني وابن المطهر الحلي وحيدر بن على الآملي (من القرن الثامن الهجري) ومعاصريه حتى من اهل السنة وكالكامل الملتاني مثلا). يقول الملتاني على هامش المرجع السابق «اعلم ان حمل التقيمة على عدم الاحتراز عن افشاء الاسرار الالهية جيد». ويقول الآملي (كتابه المذكور ص ٧٩٧) ويقول السادق: «التقية ديني ودين آبائي فمن لا تقية له لا دين له » قال فمن لا تقية له آي الاتقاء والاحتراز عن افشاء الاسرار الالهية.). أما قبل هذا التاريخ فلم تكن لها على ما يظهر علاقم بالاسرار الالهية. فأنت تجدها في كلمة احمد بن حنبل السلفي «اذا أجاب العالم تقية والجاهل علمة متى يتبين الحق » وهذا الخبر يورده المقريزي في ه مناقب ابن حنبسل » ص ه مخطوط وياقوت ط. ليدن ص ٨٩ وفي مناقب ابن حنبل لابن الجوزي ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) رواه الكليني في « اصول الكافي » الجزء الاول ص ٠٠١ « كتاب الحجة » ط. طهر ان وهو يورد هذا الحديث مثبتاً انحديث آل محمد وليس قضيتهم هي المستصعبة. والامام الباقر في رواية الكليني ناقل لا واضع . فللتحدث هو الرسول والباقر ينقلها رواية . فيبقى ان يكون المؤلف استقى الحديث من مصادر المير داماد او الآملي .

اني لأكتم من علمي جواهره كيلا يرى الحق ذو جهل فيفتتنا وقد تقدم في هذا أبو حسن الى الحسين وأوصى قبله الحسنا فَسَرُبُ جوهر علم لو أبوح به لقيسل لي انت ممن يعبد الوثنا ولاستحل رجال مسلمون دمي يرون أقبح ما يأنونه حسنا ١٠١

٣ – وبامكاننا ان نضاعف هذه الاستشهادات بأحاديث مماثلة ، فهي تشير بشكل يثير التقدير الى « وجود » التشيع وكيانه ، ووعيه بأنه باطنية الاسلام وانه ليستحيل علينا تاريخيا ان نرجع الى ما هو اقدم من تعاليم الائمة للوصول الى منابع الاسلام الباطني . ولذلك فان الشيعة الحقيقيين هم اولئك الذين يحملون أسرار الائمة ؛ بل ، في مقابل ذلك ، ان الذين زعوا او يزعمون وقف تعاليم الائمة على الظاهر ، أي على بعض مسائل الفقه والطقوس ، يعرضون عما هو جوهر التشيع ويتجاهلونه . ان التوكيد على الباطن لا يعني ، مطلقا ، النسخ الخالص البسيط للشريعة ولحرفية النص وظاهره ، واغما يعني ان الشريعة اذا تجردت من الحقيقة ومن الباطن ، تصبح عبودية وكدارة ، ولا يتبقى منها سوى جدول للمعتقدات والتعاليم بدل ان تظل منفتحة لنشأة المعاني الجديدة الطارئة .

من هنا يرد حديث الامام الاول القائل: ان الناس ، على وجه الاجسال ، ثلاث فئات: ١) عالم رباني، ويحصر المعنى بالنبي والاثمة الاولياء. ٢) والتابعون طريق النجاة ، وهم الذين تنشرح صدورهم لدى ساع تعاليم مذهبهم ، فينزعون الى شرح صدور الآخرين من جيل الى جيسل وهؤلاء اقلية ؟ ٣) والصامتون آذانهم عن هذه التعاليم . « نحن الحكاء الذين يعلمون ، وشيعتنا يأخذون عنا ، والباقون هم الزبد الذي يجرفه التيار » . الباطن يدور حول مركزي

<sup>(</sup>١) رواها الشيرازي في « الاتحاف بحب الاشراف » ص ه . والشبلنجي في «نور الابصار» ص ه ٢٠ وقد أسقط المؤلف البيت الثاني . وأورد هـــذه الابيات ايضاً الالوسي في « روح المعاني » ج ٦ ص ٩٠ عند قوله تعالى ( يا أيها الرسول بلغ ما أنزل اليك من ربك ) فذكر علم الاسرار والحقيقة ثم قال : « أشار الى هذا رئيس العارفين على ذين العابدين قال » ثم يورد الابيات .

الشريعة والحقيقة ؛ حول ديانة الشرع وهي الديانة الاجتاعية ؛ وحول الديانــة الصوفية التي تهتدي بالمعنى الروحي للوحي القرآني . ولهذا فالنزعة الباطنيــة تتضمن في جوهرها علم نبوة وعلم امامة .

## ٣ ـ علم النبوة

١ ـ اقدم المعطيات لاقامة علم النبوة الاسلامية ، نجدها في تعاليم الاثمة . ونظراً المبواعث التي كانت تحرك هذا العلم ، يمكن القول ان الوسط الشيعي هو الوسط الذي كان ملائماً لينشأ فيه علم نبوة ويكون مداراً المتأمل والتطور . والحال هو ان الفلسفة النبوية تطابق في جوهرها ، الشعور بالدين النبوي اكثر من اي شكل فكري آخر اتخذ لنفسه مكاناً في الاسلام ؛ وذلك لان العلم الالهي علم يتنع الاطلاع عليه والاتصال به ، لانه ليس «علماً » بالمعنى المعروف لهذه الكلمة ، ولا 'يقييض الا النبي ان يتصل به . وشروط هذا الاتصال ، وظروف ما يمكن ان يعطيه محتواه من نتائج بعد اختتام النبوة ، تشكل الموضوع الذي تدور الفلسعة النبوية حوله . وهذه الفكرة تشكل مع 'صلب الفكر الشيعي ، وحدة لا تنهم ولهـذا لا يجوز ان يخلو تاريخ الفلسفة الاسلامية من الفكر الشيعي .

وثمة امر واقع لا بد من ملاحظته ، وهو هذا التقابل الملحوظ بين مذهب والمقل ، عند الفلاسفة السينويين ، ومذهب والروح ، في النصوص الشيعية التي وصلتنا عن الائمة . ينجم عن ذلك ان الفصل الاول من أية فلسفة نبوية ، حيث تظل ضرورة وجود الانبياء هي القضية الاساسية ، تصدر في كلتا الحالتين عن اعتبارات متقاربة ؛ كا ينص ذلك الحديث الذي يرويه ابن بابويه عن الامام السادس جعفر : ويا مفضل : ان الله جعل للنبي خسة ارواح . روح الحياة فيه دَبّ ودرج ، وروح القوة فيه نهض وجاهد، وروح الشهوة فيه اكل وشرب وأتى النساء من الحلال ، وروح الايان فيه أمر وعدال وروح القدس فيه حمل

النبوة . ( وليس للمؤمنين الصادقين منها الا اربعة ؛ واما ما تبقى مسن الخلق فلديهم منها ثلاثة (١١ ) » .

في مقابل ذلك ، يعتبر الفلاسفة ، من ابن سينا حتى الملاصدرا ، بتقسيمهم المقل الى حالات خمس ، تبتدىء بالعقل الهيولاني او العقبل بالقوة وتنتهي بالعقل القدسي ، ان المقل لا يوجد عند سواد الناس الا في حالة القوة . اما الشروط التي تتيح له ان يصبح عقلاً بالفعل فلا تتهيأ الا لعدد قليل من الناس . فكيف يتهيأ ، بالتالي ، للعديد من الناس ، الذين يتبعون نزواتهم الوضيعة ان يشكلوا ، على قدم المساواة ، جماعة تدين بنفس الشريعة ? ولدى البيروني ان الشريعة الطبيعية هي شريعة الغاب ولا يمكن التغلب على التناقضات القائمة بين البشر الا بشريعة الهية ينص عليها نبي او رسول الهي . وليست اعتبارات البيروني وابن سينا المتشائمة هاذه الا صورة حرفية لتعالم الائمة كا البيروني وابن سينا المتشائمة هاده الا صورة حرفية لتعالم الائمة كا يمر"فنا اليها الكليني في صدر كتابه « كتاب الحجة » .

٢ - ومع هذا فان علم النبوة الشيعي لا يصدر 'مطلقا 'عن علم اجتاعي وضعي بسيط اذ ان القضية هنا هي قضية مصير الانسان الروحي . فالنظرية الشيعية التي تنكر إمكانية رؤية الله سواء في هــــذا العالم ام في العالم الآخر (على عكس الكر "امية والاشعرية) هي نظرية وثيقة الاتصال 'حتى عند الأثمة أنفسهم 'بنمو العلم القلبي ' والمعرفة القلبية ' هذه المعرفة التي تشتمل على جميع القوى المقلانية وما فوق العقلانية ' والتي ترسم بذلك معالم العرفان الخاص بالفلسفة النبوية . واذن ' فان ضرورة النبوة تعنى ' من جمة ' ضرورة وجود اشخاص النبوية . واذن ' فان ضرورة النبوة تعنى ' من جمة ' ضرورة وجود اشخاص

<sup>(</sup>١) أورد هذا الحديث العلامة محمد باقر المجلسي في مجار الانوار باسناده الى كتاب توحيد المفضل . كما أورده الشيخ الصدوق « فيا لا يحضره الفقيه » . والحديث في الروايتين واحد في المعنى متفاير بعض الشيء في اللفظ . فأما الحديث الذي يشبته المؤلف باسناده الى ابن بابويه فيقول « ان الله جعل للانسان خمسة أرواح » . أما الرواية التي وجدناها فتقول ، كما أثبتنا ذلك في المتن « ان الله جعل للنبي خمسة ارواح » . وعلى كل فليس بين الروايتين تغاير يذكر من حيث مفاد الحديث ومغزاه . وما وضعناه بين قوسين فترجمة للمعنى .

ملهمين ، اشخاص فوق مستوى البشر ، حتى انسه ليمكن لنا ان نقول بوجود و انسان رباني ، او « رب انساني » دون ان تتضمن هسنده المقالة فكرة و التجسد ، ومن جهة ثانية ، فان علم النبوة الشيعي يختلف تماماً عن المدارس الاسلامية السنية السابقة له ، فالأشاعرة ( انظر فصل ٣ ، ٢ ) بافكارهم اصلا لفكرة « الترتيب » أي بافكارهم لكل بنيان يقوم العالم فيه على اساس تراتبي ذي علل وسيطة ، يهدمون بذلك فكرة النبوة من أساسها. اما المتطرفون من المعتزلة ( كالراوندي مثلا ) فقد اعترضوا ، بدورهم ، بهذا القول : اما ان تتفق النبوة مع العقل واما ان لا تتفقى . وهي في الحالة الاولى لا طائل تحتها ، وفي الحالة الثانية مرفوضة اصلا ؛ وما ذلك الالان العقلانية المعتزلية ما كان بامكانها استدرك مستوى الوجود والوعي الذي يتبخر فيه إشكالهم هذا .

٣ ـ يقول الامام جعفر في احد تعاليمه ما معناه : « صلاة الانسات هي الشهادة الكبرى التي يُسهيدُ الله بها على خلقه ، والكتاب الذي خطه بيده والهيكل الذي شاده مجكمته مجمل صور الاكوان جميعها ، وجامع المعارف التي خطت في اللوح المحفوظ ، والشهادة المرئية التي تظهر الغيب ، والحجة على كل جاحد والصراط المستقم بين الجنة والنار » .

تلك هي القضية التي أبان عنها علم النبوة الشيعي ؟ هدذه الصورة الانسانية في عظمتها الأزلية تدعى بد « آدم الحقيقي » ( الانسان الكبير ، الروح العليا ، العقل الفعال ، الكلام الاعظم ، الخليفة الاعظم ، قطب الاقطاب . . ) ؟ هذا «الانسان الروحي» هو المقلد للنبوة ؟ المتمسك بها ، أي بالنبوة الاصيلة الحقيقية ، تلك التي تنشأ قبل الزمان ، وفي عالم الابداع السماوي ؟ وهو يمثل ، الى ذلك ، الحقيقة المحمدية الباقيسة ونور العظمة المحمدية والكلمة المحمدية . واياه كان النبي هو يعني بقوله : « خلق الله « آدم » على صورته ومثاله (۱۱ » . واذا كان النبي هو المظهر الارضي لهذا الانسان السماوي ، فقسد عبر عنه الرسول بصيغة المتكلم المفرد حين قال : « اول ما خلق الله نوري (۱۱ » . وهو كذلك ما كان يعنيسه بقوله : « كنت نبياً وآدم بين الطين والتراب » ( أي لم يتكون بعد ) .

والآن ، هذه الحقيقة النبوية الباقية هي وحدة مزدوجة ذات 'بعدين اثنين : خارجي ظاهر ، داخلي باطن ؛ والولاية ، هي بالتحديد ، باطن هبذه النبوة الباقية ، وتحقيق لكل كالاتها ، منذ ما قبل الازمان، تبعاً للباطن، ثم استمرار هذه الكهالات في أبد الآبدين . وكما ان البعد الظاهري كان له ظهوره الارضي النهائي بشخص النبي ه محمد » كذلك اقتضى ان يكون البعد الباطني تجليه الأرضي : ولقد تجلى ذلك البعد في الشخص الذي كان ، من بين البشر جميماً ، اقرب الناس الى الرسول ، وهو الامام الاول على بن أبي طالب . ولهد فان علياً استطاع ان يقول، وكلامه هذا صدى العديث النبوي الآنف الذكر: فان علياً وآدم بين الطين والتراب (٢) » ( ويعني بالطبع آدم الارضي ) .

قبل القرابة الدنيوية الزمنية التي تربط بسين شخص النبي وشخص الامام ، هناك بينها قرابة روحية ، نسبة معنوية ، تعود الى وجودهما السابق في عالم ما

 <sup>(</sup>١) حديث مشهور. رواه صاحب بحار الانوار . كا تجده في الباب الثالث من الجزء الخامس
 من احقاق الحق للتستري في شروحه على حق العلامة الحلي ص ٢٤٦ وما يليها .

<sup>(</sup>٢) تجار الانوار للمجلسي .

قبل هذا الوجود. يقول النبي: وأنا وعلي من نور واحد (١) و ويقول كذلك: وخلقت أنا وعلي من نور واحد، قبل ان يخلق الله آدم بأربعة عشر ألف عاما (٢) و ويشير النبي في نفس الحديث كيف انتقل هذا النور الوحيد بين الاصلاب الطيبة والارحام الطاهرة من طبقة من الانبياء الى طبقة اخرى حتى افترقا الى جزأين و فجزء محد وجزء علي (١) ، وعندها توجه نحو الامام واردف قائلاً: ولولا ان يقول فيك طوائف من امتي ما قالت النصارى في عيسى ابن مريم لقلت فيك اليوم مقالاً لا تمر على ملا من المسلمين الا اخذوا من تراب رجليك و فضل طهورك يستشفون به ؟ ولكن حسبك ان تكون مني وأنا منك ، ترثني وأرثك ، وانت مني بمنزلة هرون من موسى ، الا انه لا نبي بعدي (١) ». وثمة اخيراً هذا

<sup>(</sup>١) هذا الحديث ثابت عند التستري باسناده الى حلية الأولياء لأبي نعيم الاصفهاني وينقله يطرق مختلفة ، وهو يجعل هذا الحديث عنواناً للبساب الثالث من الجزء الخامس من احقاق الحق ص ٣٠٦ و « فرائسه ص ٣٠٦ و ما يليها . انظر فيه ايضاً : « ينابيع المودة » القندوزي ص ٣٠٦ و « فرائسه السمطين » الخطوط لابي بكر حموية و « كفاية الطالب » للقرشي الكنجي: ص ٢٧٦ والدة ئق لمبد الله الحنفى .

 <sup>(</sup>٢) ورد عند الحافظ احمد بن حنبل الشيباني في « فضائل الصحابة » مخطوط ص ٢٠٥٠.
 ر « المناقب » لابن المغازلي الواسطي . ج ٤ ص ٩١٠ . والحافظ ابر شجاع شيرويه الديلمي في « الغردرس » والعلامة الخوارزمي في « المناقب » ص ٨٥ ط تبريز .

<sup>(</sup>٣) وهذه « الاشارة » من تتمة الحديث كا يرد في الاسانيد السابقة . وفي هـــذا الحديث غنوصية واضحة . لكن غولدزهير في مقالة ممتــازة عن « العناصر الافلاطونية والغنوصية في الحديث » ( مجلة الاشوريات م ٢٢ سنة ١٩٠٩ ص ٢١٣ الى ص ٣٤٤ وخصوصاً من ص٢٢٦ الى ٢٢٠ من ترجمته العربية ) يجعل هـــذا الحديث ، ليس نتيحة لواضعين متأثرين بالعنوصبة المارسية وحسب ، بل يجعل لكتاب التعاليم اليهودي « الهجاداه » نصيباً من الاثر فيه . وأصل الحديث وطريقة وضعه لا تهم المؤلفهنا، لانه يشير في أكثر من موضع الى انه يعمل كظواهري.

<sup>(</sup> z ) أورد هذا الحديث القرشي الكنجى الشافعي في « كفاية الطالب » ص ١٣٥ ط نجف سنة ١٩٣٧ . وهو يرويه باسنادين مختلفين . وهذا الحديث صحيح ومتواتر عند الشيمة . انظر ابن طبويه عيون الاخبار . لكن رواية ابن بابويه تنسب الحديث الى مناسبة اخرى وتورده بهسذا الشكل « أنت مني بمنزلة درون من موسى الا انه لا نبي بمدي ».

الحديث القاطع: وأرسل على مع كافسة الانبياء سراً وأرسل معي جهراً (١١) و ويضيف هذا الحديث الاخير الى الاحاديث السابقة كل الوضوح المرجو: فالامامة المحمدية هي بالذات باطن النبوات السابقة جميعاً وما ذلك الالانها باطنية الاسلام.

إلى المفكرين الشيمة حول مقولات النبوة والولاية . ثمة نبوة مطلقة ، عامة ومشتركة ؛ الشيمة حول مقولات النبوة والولاية . ثمة نبوة مطلقة ، عامة ومشتركة ؛ وثمة نبوة مقيدة ، ضيقة وخاصة . اما الاولى فهي خاصة بالحقيقة المحمدية المطلقة ، الكلية والاصلية ، بما قبل الازل الى بعده ؛ اما الثانية فكونة مسن حقائق الاولى الجزئية ، نعني المظاهر الخاصة للنبوة التي شغلها الانبياء ، الذين كان نبي الاسلام خاتمهم ، دوراً بعد دور ، وكانوا بذلك مظهراً للحقيقة المحمدية . وكذلك بالنسبة للولاية التي هي باطن النبوة الباقية : ثمة ولاية مطلقة وعامة ولاية مقيدة خاصة ؛ وكاكانت نبوة كل من الانبياء «حقيقة » و «مظهراً » للنبوة المطلقة كذلك فان ولاية الاولياء ، هي الاخرى ، حقيقة ومظهر للولاية المطلقة التي كان خاتمها الامام الاول علي بن ابي طالب في حسين ان خاتم الولاية المحمدية هو « المهدي » ، الامام الثاني عشر او الامام المستور. والامامة المحمدية هي خاتم الولايات ؛ ومجموع الانبياء بالنسبة لخاتم النبوة كانوا ما كانه هو بالنسبة لخاتم الاولياء .

وهكذا نفهم حقيقة خاتم النبيين وخاتم الاولياء، وهي نفس الحقيقة الواحدة. وسواء ، اعتبرناها من حيث الظاهر ( النبوة ) او من حيث الباطن ( الولاية )، فان الموقف يظل كما هو . فكل الناس في الاسلام ينادون بأن دورة النبوة قسد

<sup>(</sup>١) هذا الحديث غير صحيح في رأي من نعرفهم من مشايخنا . ولكن الآية القرآنية « الما انت منذر ولكل قوم هاد » تشير الى ان لكل نبي هاديا ولكنه ليس علياً . وهم يفهمون مسن الرسول « يا علي بك يهتدي المهتدون » ( الذي سبقت الاشارة اليه ) على ان علياً كان هاديا لمهتدين وليس لكل قوم سابقين . لا بل ان هذا هو فهم الملا صدرا نفسه للآية ( انظر شروسه لط الباب العاشر من كتاب الحجة من اصول المكافي ) فعلي عنده هو الهادي ( للمسلمين فقط ) وعمد هو الماذر .

ختمت مع خاتم النبيين . اما في التشيع ، فان ثمة دورة ثانية هي دورة الولاية ، والتعريف الروحي يبدأ فور ختام دورة النبوة . وفي الواقع ، كا سنوضح ذلك فيا بعد ، فان ما قد ختم فعلا ، بالنسبة للمؤلفين الشيعة ، ليس سوى « النبوة التشريعية ، اما النبوة بحصر المعنى فتعني الحالة الروحية لمن كانوا يدعون فيا قبل الاسلام بالانبياء وندعوهم من الآن فصاعداً بالاولياء . والاسم وحده هو الذي تغير اما الشيء فباق. هذه هي الرؤيا الحاصة بالاسلام الشيعي ، الرؤيا التي يختمر فيها انتظار مستقبل يبقى مفتوحاً . فهذا المفهوم مرتكز على ترتيب للأنبياء مبني على علم العرفان النبوي الذي يعلمه الائمة بأنفسهم ( انظر أ . ه ) وهي تحدد من جهة ثانية تنظيم الصدارة بين النبي والولي والرسول وهو تنظيم يختلف فهمه بين الشيعة الاثني عشرية والشيعة الاسماعيلية .

وثمة تمييز بصدد النبوة بين نبوة التمريف أنبوة التعليم والنبوة الغنوصية العرفانية ونبوة التشريع. والاخيرة هي رسالة الرسول النبوية أي الرسول الذي تتحصر مهمته في ان يبلغ الناس القانون الالهي والشريعة والكتاب الذي أنزل عليه من الساء ولقد وجد الكثير من الأنبياء المرسلين . اما سلسلة كبار الأنبياء الذين كان عليهم ان يبلغوا الشريعة فتنحصر و بأولى العزم وهم ستة : آدم أنوح أبراهيم موسى عيسى أمحمد أو سبعة في بعض السنن و وللك و والوره .

٥ – ويجد هذا الموقف ؟ الذي يحدده علم النبوة ؟ يجد تعبيره في تعريف العلاقة بينالولاية والنبوة والرسالة ؟ ثم بين شخص الولي وشخص النبي والرسول. فاذا تمثلنا هذه المفاهيم الثلاثة على شكل دوائر ثلاث ذات مركز واحد ؟ تمثلت الولاية بالدائرة المركزية لأنها باطن النبوة وتمثلت النبوة ؟ بالدائرة الوسطى لأنه . اباطن الرسالة التي تمثلها الدائرة الخارجية. فكل رسول هو نبي وولي ايضا ؟ وكل نبي هو ولي أيضاً . أما الولي فهو ولي وحسب ؟ فيتبع عن ذاك خالفة ؟ ان ينمكس نظام الصدارة بين الصفات ؟ فها بين الاشخاص .

ويفسر مؤلفونا ذلك على الصورة التالية : بما ان الولاية هي قلب الباطن فهي أجلُّ من الظاهر لأن هذا بحاجة الى ذاك . وكا ان رسالة الرسول تفترض حالة النبي الروحية فان حالة النبي تفترض بدورها الولاية . وكلما كان الشيء أقرب الى الباطن كلما اكتفى بذاته واشتد قربه من الله الذي تتعلق به الحالات الداخلية للكائن . فيتبع من ذلك ان الولاية ، صفة صفي الله الروحي ، وهي أجل من صفة النبوة وهذه أجل من صفة الرسالة ( ذات الظاهرية المتزايدة ) او كا يكرر ذلك مؤلفونا هؤلاء و الرسالة كالقشرة والنبوة كاللب اما الولاية فمثل زيت هذا اللب ، او بعبارة اخرى : ان رسالة الرسول بدون حالة النبوة مثل الشريعة بدون الطريقة الصوفية ، ومثل الظاهر بدون الباطن، مثل القشرة بدون اللب . وتصير حالة النبي بدون الولاية مثل الطريقة الصوفية بدون التحقيق الروحي او بدون الحقيقة، مثل الباطن بدون باطن الباطن ، مثل اللب بدون زيته ، وإنا لواجدون في علم العرفان ( أ \_ ه ) علاقة مشابهة بين معاني بدون والإلهام والكشف .

ومع هذا فعندما يؤكد الشيعة الاثنا عشريون تقدم الولاية ، فإنهم لا يرمون من ذلك الى ان شخص الولي وحده متقدم على شخص النبي والرسول ، ولكنهم يعتقدون انه عندما تتوفر الصفات الثلاث في نفس الشخص، أي في نبي الاسلام، فإنه تكون للولاية الأولوية بينها لأنها منبع وأساس ومرتكز الصفتين الأخريين. ومن هنا كانت هذه المخالفة الظاهرة ؛ فهم ان الأولوية هي للولاية ، فإن الصدارة تظل للنبي المرسل لانه يجمع الصفات الثلاث فهو ولي ونبي ورسول . ونلاحظ مع حيدر آملي ، ان الخلاف بين الشيعة الاثني عشرية والشيعة الاساعيلية ، او بتعبير ادق اسماعيلية ألموت المتطورة ، والتي لا تفعل سوى ان تكشف نوايا التشيع البدائي ، يبدأ من هذه النقطة ، وكا سنرى فيا بعد ( ب - ٢ ) فسان الوضع الاسماعيلي الالموتي ، لم يكن قليل الصرامة ذلك ان الولاية متقدمة على الوضع الاسماعيلي الالموتي ، لم يكن قليل الصرامة ذلك ان الولاية متقدمة على المسل لان ولاية الامام مطلوبة في الباطن في حين ان نبوة الرسول ( المشرع ) مطلوبة في الباطن الصدارة على الظاهر

فيجب ان نصل من ذلك الى ان الامام متقدم وبشكل رئيسي ، على النبي وان الباطن مستقل عن الظاهر . وفي المقابل فان الوضع الشيعي الاثني عشري ، ( برغم الميل الكامن الدائم في التشيع نحو تقديم الامام في التعليم ) فانه قامه على ان يحفظ توازنه . فكل ظاهر لا يستند الى باطن فهو في الواقع كفر ، وكل عاطن لا يبقى على الظاهر هو في نفس الوقت هرطقة . وكا نرى فانه بحسب ما ذمتنق النظرية الامامية أو النظرية الاسماعلية فان العلاقة بين علم الامامة وعلم النبوة تنقلب في معناها .

## ٤ \_ علم الامامة

١- لقد سبق التدليل على فكرة الامام بالوجه المزدوج و للحقيقة المحمدية الباقية ، التي وصفناها فيا سبق (أ-٢) والتي تتضمن فيا تتضمن ان دور الولاية يتلو دور النبوة . والقضية الاولى التي 'تشد"د' عليها أحاديث الأغة ، هي ضرورة وجود قيم على الكتاب (قيم القرآن) يخلف النبي الناطق. ولقد أثارت هذه القضية مناظرات حامية في أوساط الأغة ، وخصوصاً مع بعض المعتزلة ؛ فكان هشام بن الحكم ، وهو التلميذ المفضل للامام السادس جعفر ، يبر"ز بين جميع المتناظرين . فأما الدعوى التي كان يعارض بها الاخصام فهي ان نبر"ز بين جميع المتناظرين . فأما الدعوى التي كان يعارض بها الاخصام فهي ان نص" القرآن وحده لا يكفي ، لأن له معنى مستوراً وأعماقاً باطنة وتناقضات واضحة . فهو ليس كتاباً يكن استخراج علمه بالفليفة المشتركة ، بل لا بد من ان نؤو"ل النص وان نعود به الى مستوى يكون فيه معناه حقيقياً . وتلك ان نؤو"ل النص وان نعود به الى مستوى يكون فيه معناه حقيقياً . وتلك الى رجل ماهم ذي إرث روحي ، يسك بالظاهر وبالباطن معاً . وهذا هو ذلك الى رجل ماهم ذي إرث روحي ، يسك بالظاهر وبالباطن معاً . وهذا هو حجة الله وقيه الكتاب والامام (١) . وهكذا ينحصر جهد الفكر في تمن

<sup>(</sup>١) لعل المؤلف يشير الى الرواية التي يثبتها الملا صدرا في شرحه على اصول السكافي ( الحديث الثالث من كتاب الحجة ـ والكتاب طبع حجري غير مرقم ) من مناظرة هشام مع عمرو بن عبيد في البصرة . فقد ألزم عمراً بقوله: « فانما أقام الله القلب لشك الجوارح ? قال نعم . قلت =

حقيقة الامام في شخص الأثمة الاثني عشر.

ويلقي الملاصدرا ، من خلال شروحه على نصوص الاغة [ على اصول اللكافي المكليني ] بالافتراضات الفلسفية حول هذه النقطة : « ان ما لا سبب له فلا حد لذاته ولا برهان عليه من غيره ، بل هو البرهان على كل شيء من خلقه . فلا تعرف ذاته الا بذات له لا عن طريق المخلوق الحادث كا يفعل لاهوتيو الكلام ، ولا عن طريق الكائن المكن كا يفعل الفلاسفة . فلا تحصل المعارف الالهية الا بطريق الوحي والالهام . كا لا يمكن للأرض بعد رسول الله من حجة لله على خلقه [ اذ الحاجة من الخلق ماسة دائما ] الى وجود من يقربهم الى الله [ ويهديهم سبيلهم ] . وهذا الحجة يمكن ان يكون ظاهراً مشهوراً كا يمكن على العكس، من ان يكون مجهولا من الوجود . انه من ان يكون غلم المامة هو نتيجة بديهة اساسية الفلسفة ورؤيا داخلية وفها روحانياً . فعلم الامامة هو نتيجة بديهة اساسية الفلسفة النبوية ؛ فتكون المسألة هي : من يشغل بعد النبي صفة قيم الكتاب ؟ (٢) » .

<sup>==</sup> لا بد من القلب والا لم يستقم امر الجوارح ( الحواس ) ? قال نمم . فقلت يا أبا مروان فالله تبارك وتعالى لم يترك جوارحك حتى جعل لها اماماً يصح لها الصحيح ويتبين به ما شككت فيه، ويترك هـذا الخلق في شكهم وحيرتهم واختلافهم لا يقيم لهم اماماً ? النح ... او مناظرته مع الشامي ( الحديث الرابع نفس المرجع ) .

<sup>(</sup>١) لهذا الكلام خبي، واضع . فهو يتضمن رداً على الغزالي وخصوصاً كتابه « القسطاس المستقم ( فصل اول ) .

<sup>(</sup>٢) ( نفس المرجع أعلاه ) باب الاضطرار الى العجة ( في اثبات إمامة امير المؤمنين علي بن أبي طالب. والمؤلف لا يأخذ هنا بالنص الحرفي لكلام الملا صدرا ولكنه يذكر موجزاً له . ومع هذا فقد وردت بعض العبارات مترجمة فأعدناها الى اصلها راشرنا الى الاضافة بقوسين ( ) رالقسم الثاني من هذه الفقرة موجودة عند الملا صدرا بالمنى فقط . والمؤلف يورد كلام الملا صدرا ويأخذ بتقسيمه : معرفة الله عن طريق المخاوق الحادث ( الكلاميون ) او عن طريق الكائن المكن (الفلاسفة) و « ده بور » يأخذ بنفس التقسيم (ص ٢ ٩ من كتابه تاريخ الفلسفة) ولكنه يسمى الأول « الطبيعيين » والآخرين « المنطقيين » .

٢ - وعمة إجماع بين الشهود. فعبد الله بن عباس احد اصحاب الذي المشهور بن عكى عن هذا الانطباع العميق الذي احس به كل من سمع علياً يشرح سورة الفاتحة (١). ولدينا شهادة الامام الاول نفسه و ما انزلت آية من القرآن على رسول الله إلا وأقرأنيها و أم لاها علي فكتبتها بيدي وعلمني تفسيرها وتأويلها ونحكها ومتشابهها وناسخها ومنسوخها وخاصها وعامها ، ودعا الله ، ان يعطيني فهمها وحفظها . ووضع يده على صدري ودعا الله ان علا قلبي علما وفها وحكا ونوراً (١).

و ترجع هذه النصوص ، لتفهم مهمة الامام ، الى دواعي القلب . فالامام المجاعة الروحية عثابة القلب للجثان الانساني (٣) . وللمقارنة دور المرتكز لنبطن علم الامامة . ومن هنا بالذات ، يدل الملا صدرا مثلا ، كيف يثمر علم الامامة بالتجربة الصوفية ، عندما يتكلم عن الحقيقة الكونية التي هي الامامة في الانسان . أفيكون حضور الامام في قلوب شيعته الى يوم الحشر ? وسنشير فيا بعد الى المعنى العميق للغيبة ، والى هذا المجهول الالمي الذي هو اساسي في كل فلسفة نبوية ، لانه يمنع الالهي من ان يصير موضوعاً [شيئاً] ، كا يحفظه من كل هجمنة » مناسلطة المقائدية التي تحكم بها الكنيسة . فلقد عرف الائمة الممنى المستور للوحي . وهم كورثة له ، عادوا فاستغلوا هذا الارث لمصلحة من كانوا مستعدين لتلقيب . فثمة فكرة أساسية في العرفان هي فكرة العلم الإرثي ، او علم الارث الروحي ، ولذلك

<sup>(</sup>١) يستند المؤلف هنا الى نفس المرجع أعلاه ريشير الى قول ابن عباس : « اني كنت ليلة من الليالي عند المير المؤمنين وهو يفسر سورة فاتحة الكتاب فرأيت نفسي عنده كجرة عند بجر عظيم » . ويضيف الملا صدرا « وهو ادعى ذلـك كما هو منقول منه في كثير من الروايات بلغت جلتها حد التواتر . قال « لو شئت لارقرت حمل سبعين بعيراً من تفسير فاتحة الكتاب » .

 <sup>(</sup>۲) نفس المرجع أعلاه . ذات الصفحة . وبصائر الدرجات لمحمد بن حسن الصفار ج ٤
 ص ۱۹۸ .

<sup>(</sup>٣) قارن هذه الفقرة الصفيرة بقالة الفارابي في الفيلسوف . الفصل ٢٧ من كتاب آراء الهل المدينة الفاضلة .

فان التشييع لم يعرف ما جرت العادة على تسميته ( دين السلطة ) بالمهنى الذي جرى إطلاقي على الكنيسة . ولقد شغل الأثمة ) في واقع الأمر ، وظيفتهم الأرضية فلم يعودوا ، ماديا ، من هذا العالم ، وحضورهم المتصل هو ضرب من الحضور الغيبي ، كا ارت سلطتهم هي سلطة روحية بالمعنى الحقيقي الكلمة ، وتعاليمهم باقية وهي أساس كل تفسير الكتاب .

يتصف اول الأغة انه اساس الإمامة . ولكن التمثل الشيعي لا يستطيع ان يفصل عنه الوجوه الاحدى عشر الأخرى والتي هي عالم إبداع الامامة ، وذلك لأن قانون الرقم ١٢ ، وهو رقم ثابت في حقب أدوار النبوة كلها ويرمز للكلية ( ولقد ذكرنا في فصل سابق ببعض المشابهات : كاشارات البروج الاثني عشر، والاثني عشر وكلها متقابلة مع لاهوتيات الأيون القديمة ) . ولقد كان لكل من الاثني عشر وكلها متقابلة مع لاهوتيات الأيون القديمة ) . ولقد كان لكل من الانبياء الكبار اصحاب الشرائع ، أغمة اثنا عشر . ثم ان النبي نفسه يقول : وليتول الله عليا والاوصياء من بعده ( الاحد عشر ) و [ليسلم لفضلهم ] فانهم الحداة بعدي . لقد اعطاهم الله علي وفهمي وجعلهم في صفي وأهمل الولايتي وللإمامة من بعدي (١١ م. وكا يقول حيدر آملي : « فكل الأئمة قدر واحد وحقيقة واحدة متمثلة في اثني عشر شخصاً وما يصدق على احدهم يصدق على الآخرين » .

٣) يرتكز هذا المفهوم على ميتافيزيقا علم الامامة التي نمت في الحكمة الاسماعيلية من جهة، وفي احشاء التشيع الاثنيعشري والمدرسة الشيخية بصورة خاصة من جهة اخرى ، ومقدماتها مأخوذة من نصوص الأثمة انفسهم . فاذا أردنا فهم دلالتها فيجب ان نذكر ، انه اذا كان علم الامامة قدد وجد نفسه

<sup>(</sup>١) يورده الملا صدرا في شرحه على كتاب الحجة ، ويمثل الحديث في الصفحة الاخيرة مسن المنسخة التي انتهت الينا من النجف . والجلتان الاخيرتان لا تردان في نص الملا صدرا ويبدر ان السبب في ذلك هو ان الملا يقتطف هذا النص من رسالة للامام على ولا يأخذها كلها.فهو يقول في آخر الحديث الثالث من الباب العاشر « في كلام له طويل أخذنا منه مواضيع الحاجة » .

المام نفس المسائل التي واجهها علم المسيحية ، فان سبب ذلك هو انه كان يميسل الى الحلول التي ألقت بها المسيحية الرسميسة والى الاقتراب من المفاهيم الغنوصية العرفانية . ثم ان مواجهته للعلاقة بين اللاهوت والناسوت في شخص الاثمة ، لم تكن ضرباً من التوحيد الاقنومي لهاتين الطبيعتين . وترجع لفظة ( ظهور او مظهر ) الى المقارنة مع ظاهرة المرآة . فالصورة السبق تظهر في المرآة ليست متجسدة ولا حالة في جوهر المرآة . فاذا فهمنا الاثمة على انهم مظاهر إلهيسة لا أكثر ولا اقل ، اصبحوا آنها أسماء الله . وبصفتهم هذه يمتنع محذور التشبيه والتعطيل . فوجودهم السابق ، كعالم إبداع كاثنات نورانية ، هو وجود يؤكده الامام السادس جعفر «خلقنا الله من نور عظمته ، وأرواح شيعتنا خلقوا مسن فاضل طينتنا (۱) » . ولذا فان أسماءهم كانت مكتوبة بحروف مشعة على لوح الرمرد السري الذي كانت تملكه فاطمة أصل سلالتهم ( وهسذا يذكرنا باللوح السمرقندي في الهرميسية ) .

ولا يمكنناً فهم الصفات التي يتلقاها الامام الا اذا اعتبرناها صوراً نورانية او وحدات قبل كونية . ولقم أكد الاثمة بأنفسهم هنده الصفات خلال ظهورهم الارضي كما جمع منها الكليني عدداً كبيراً في جامعه الضخم ، وهكذا فان مراحل آية النور الشهيرة رقم ٣٤ (٢) قد حملت على الاربعة عشر المعصومين

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات الجزء الثاني ص ٨٠ ولكن الملا صدرا يورده بهذه الصورة « ان الله خلقنا من فرر عظمته ( ثم صور خلقنا من طينة مخزونة مكنونة من تحت العرش ، فأسكن ذلك النور فيه فكنا نحن خلقاً بشراً نورانيين ، لم يجعل لأحد في مثل الذي خلقنا منه نصيباً ) وخلق أرواح شيمتنا من طينتنا » . كا يورد حديثاً عن النبي في نفس المعنى : « ان الله خلقني وخلق علياً والحسن والحسين من نور واحد فعصر ذلك النور عصرة فخرجت منه شيمتنا » ( كتاب التوحيد ـ باب النوادر ـ شرح الحديث الثالث ) .

<sup>(</sup>٢) لعل المؤلف يشير الى تفسير ابن بابويه لهذه الآية \_ كتابه « التوحيد » \_ باسناده الى الامام الباقر في قوله : « كمشكاة فيها مصباح يعني نور العلم في صدر النبي ؛ المصباح في زجاجة ، الزجاجة صدر علي. علم النبي علماً علماً يوقد من شجرة مباركة هي نور العلم النع ... » . او لعلما يشير الى رواية الطبرسي في « مجم البيان » باسنادها الى الامام الرضا . « روي عن الامام الرضانة قال: نحن المشكاة فيها المصباح ، والمصباح محمد، يهدي الله لولايتنا من احب، ولهذه الآية أهميتها في تاريخ الفكر الاسلامي . فقد على شراح ابن سينا في الاشارات والتنبيهات عليها، وكتب الامام الفز الي حولها رسالة صوفية هي « مشكاة الانوار » .

(النبي وفاطمة والاثمة الاثني عشر). فهم المعصومون الوحيدون المطهرون من الرجس. ويقول الامام الخامس الباقر: دنور الامام في قلب المؤمنين أشد سطوعاً من الشمس في واضحة النهار (۱)». والائمة هم الذين ينيرون قلوب المؤمنين، ومن يحجب عنهم هذا النور يجمل قلوبهم معتمة . انهم ركائز الارض والمعلامات التي يشير اليها الله في كتابه ، والذين أعطاهم الحكة الطبيعية . انهم خلفاء الله على الارض والعتبة التي 'يدخك' اليه منها (۱) وأوصياء الرسول ؛ والقرآن نفسه يقود اليهم (كوجوه ظهور، فالائمة ليسوا المعرقين بالمعنى المستور وحسب انهم المعنى المباطن ذاته ). انهم منجم المعرفة وشجرة النبوة ومزار الملائكة وورثة المعرفة يرث بعضهم بعضا (۱) ، فيهم أم الكتاب او الكتب المنزلة ، ويعرفون اسم الله الاعظم، مثل تابوت العهد عند اليهود، والى نزولهم على الارض يشير نزول الملائكة والروح في ليلة القدر: سورة القدر [تنزاك الملائكة والروح في ليلة القدر: سورة القدر [تنزاك الملائكة المهم، لانهم نور قلب ومعرفتهم على الازمان. انهم المحدثون الذين وتحدث الملائكة اليهم، لانهم نور قلوب المؤمنين ؛ والكلة الشهيرة التي تقول «من عرف نفسه فقد عرف ربه (١٤)» تعني المؤمنين ؛ والكلمة الشهيرة التي تقول «من عرف نفسه فقد عرف ربه (١٤)» تعني المؤمنين ؛ والكلمة الشهيرة التي تقول «من عرف نفسه فقد عرف ربه (١٤)» تعني

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات . الجزء الثامن ص ٣٧٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر في ذلك شرح الملا صدرا على اصول الكافي الحديث الثامن مـــن باب النوادر ــ كتاب الترحيد : والحديث هو حديث الامام الاول على : « أنا عين الله ، أنا يد الله ، أنا جنب الله ، أنا باب الله » .

<sup>(</sup>٣) يقول الصادق: «إن العلم الذي أنزل مع آدم لم يرفع وما مات عالم إلا وقد ورث علم». ويقول الباقر؛ «إن علياً كان عالماً والعلم يتوارث». وهذه الاحاديث واردة عند الكليني في فصل يسميه « فصل في إن الائمة ورثوا العلم يرث بعضهم بعضاً » وفصل « في أن الائمة ورثوا علم النبي وجمعيسم الانبياء والاوصياء الذين سبقوهم » .

<sup>(</sup>٤) هذه الكلمة للامام علي يوردها الشيرازي في شرحه للحديث الثالث من باب الروح من كتاب التوحيد .

أنه يعرف إمامه أي وجه الله بالنسبة اليه (١) » وبالمكس فان من يموت دون ان يعرف إمامه يموت موتة جاهلية (٢) أي يدون ان يعرف نفسه .

إن الله المنه التوكيدات الى قمتها في خطبة البيان الشهيرة المنسوبة للإمام الاول والذي يتحدث فيها هو إمام أزلي" باق. « أنا علامة القدير » أنا عرفات الغيوب » انا عتبة الاعتاب » أنا بطانة بريق العزة الالهية انا الاول والآخر والظاهر والباطن » أنا والله وجه الله النه الله الكلام الاعظم » انا اللوح الحفوظ » انا ايليا الانجيل ومستودع سر رسول الله (٣) ». وتستمر الخطبة حتى تصل الى سبعين من التوكيدات الخارقة . وأيا ما كان زمن هذه الخطبة » ( فهو أقدم مما ظنه بعض النقاد ) وهي تظهر لنا » إثمار نظرية الانسان الملكوتي العرفانية او الحقيقة المحمدية الباقية في علم الامامة . فتوكيدات الائمة همذه مفهومة تماماً لان ولايتهم كما قلما دلك سابقاً هي باطن النبوة » ولانهم اخيراً » مفهومة تماماً لان ولايتهم كما قلما دلك سابقاً هي باطن النبوة » ولانهم اخيراً » مفتاح الحروف القرآنية نعني الحروف السرية المكتوبة في مطلع السور وأحماناً كأسماء لها .

<sup>(</sup>ه) انظر ص ٩٩ تعليق ٢. ومع هذا فان في الحديث روحاً اسماعيلية واضحة . جاء في «سرائر النطقاء » باسناده الى ابي ذر قال : «سمت أمير المؤمنين علياً وهو يقول « أنا وجه الله الذي ذكره بقوله : ( فأينا قولوا وجوهكم فئم وجه الله ) . هذه الصقة ترد كثيراً في كتب الاساعيليين. انظر مثلاً القصيدة ١١ من ديوان المؤيد داعي الدعاة : «فوجهك وجه الاله المنير». وقوله في القصيدة ١٤ من نفس الديوان «شهدت بأنك وجه الاله» . ومثل هذه الاقوال مفهومة . فالوجه عندهم هو الابداع الاول الكامل التام ، ومثله في العالم الجسماني النبي وهكذا يصير الى علي ومنه الى الخة .

<sup>(</sup>١) أورده الكليني في اصول الكافي ص ١٢٨ وأورده داعيالدعاة المؤيد في الله في الجمالس المؤيدية ج١ ـ ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٣) لم ترد خطبة البيان الكبرى هذه في « نهج البلاغة » ، والشيعة الاثنا عشرية تردها من أساسها . يقول الشيخ عباس القمي، متابعاً في ذلك العلامة الجلسي وبجار الأنوار : « أما ما ورد من الأخبار الدالة عل بعض معاني التفويض كخطبة البيان وأمثالها علم ترد الا في كتب الفلاة وأمثالهم » ( سفينة بحار الانوار . مادة بين ) .

وكتب عارف تامر على ذيل هــــذا التعليق يوم راجمه ، « إن هذه الخطبة تعتبر بنظر الاساعيلية مشوهة وهي من تصنيف الفلاة . ونحن ننزه الامام علي بن أبي طالب عن مثل هذه...

ولأنهم جميعاً حقيقة واحدة ونور واحد، فان ما يقال عن امام منهم يصدق على كل من الاثني عشر الباقين . وهم يتتابعون ، بحسب ظهورهم في التاريخ على هذا الشكل : ١ -- علي ، امير المؤمنين ( ٤٠ هـ ١٦٦ م ) ٢ -- الحسن المجتبى ( ٤١ هـ ١٦٥ م ) ٢ -- الحسن المجتبى الشهداء ( ٢١ هـ ١٦٥ م ) ٤ -- علي زين المعابدين ( ٢١ هـ ١٧٩ م ) ٢ -- جعفر المعابدين ( ٢١ هـ ١٩٥ م ) ٢ -- جعفر المعابدين ( ١١٥ هـ ١٩٧ م ) ٢ -- جعفر الصادق ( ١١٥ هـ ١٩٧ م ) ٢ -- جعفر الرضا ( ٢٠٠ هـ ١٩٥ م ) ٧ -- علي الرضا ( ٢٠٠ هـ ١٩٥ م ) ٩ -- محمد الجواد التقي ( ٢٠٠ هـ ١٩٥ م ) ١٠ -- الحسن المسكري ( ٢٠٠ هـ ١٩٥ م ) ١٠ -- الحسن العسكري ( ١٩٠ هـ ١٩٥ م ) ١٠ -- الحسن المسكري ( ١٩٠ هـ ١٩٥ م ) ١٠ -- المسلل الثاني ( ١٩٠ هـ ١٩٠ م ) ١١ -- الحسن المسكري ( ١٩٠ هـ ١٩٥ م ) ١١ -- الحسن المسكري ( ١٩٠ هـ ١٩٥ م ) ١١ المسلل الثاني ) معني الارث في هذا . ويسمح لنا كل ما سبق ، بأن نهدم حكما المنصل الثاني ) معني الارث في هذا . ويسمح لنا كل ما سبق ، بأن نهدم حكما الماما ، اذ يلزمه النص والعصمة ، فليست امامتهم اذن نتيجة لقرابتهم برسول الله ناجمة ، وهي علامة بل لعل المك المك المداعية مع رسول الله .

<sup>≕</sup>الاقوال السخيفة المبتذلة » .

لكن الملا صدرا في شروحه على اصول الكافي يورد بعض الخطب ، كالقاصفة وسواها وهي لا تقل غلواً ر « اشراقاً » عن هذه الخطبة .

والنص الذي يعتمده الاستاذ كوربان لهذه الجعلبة لا يطابق النص الذي اعتمده المرحوم ماسينيون ولا مترجمه الدكتور بدري ( انظر ص ١٠٨ . الانسان الكامل في الاسلام ) وبالتالي فلا تكون مطابقة لمخطوط باريس رقم ٢٦٦١ ولا لنص القندوزي ( ينابيع المودة ص ٤٠٤ - 2٠٠ ) ولا نص كتاب الدر المنظم » .

وقد اضطررنا للمطابقة بين النصين من الاستناد الى خطبتي الافتخار والتطنجية اللتين يوردهما الحافظ رجب البرسي في « مشارق أنوار اليقين » من جهة ونص الاستاذ ماسينيون من جهة ثانية. وبالطبع فان هذه الخطب جميماً تسير في نفس الاتجاه الذي يشير اليه الاستاذ المؤلف وتمضي الى نفس القصد والمعنى .

ه ) ثمة مجال لكى نلاحظ من جهة اخرى ان فكرة الولاية لها اصولها في التشييم ذاته حتى لتبدو غير منفصة عنه الا انها قد فصلت ، وتلك هي قضية جسم التصوف غير الشيعي كلها ، وهو الذي لم تتضح ينابيعه كما قلنا ، بعسد . ففي هذه الحالة تفقد الولاية اصلها وتماسكها وركيزتها لأننسا نحيل الى النبي ما يعود الى الامام . وغة نتيجة اخرى خطرة تنجم عن اقتلاع الولاية مــن جذورها الامامية ؛ هي ان أثمــة المذاهب السنية الأربعة ( الحنفي والشافعي والمالكي والحنبلي) يصبحون ورثة واوصياء النبي وبقية الأنبياء ؟ وتنقطه الصلة العضوية والقطعية المزدوجة للشريعة والحقيقة ، وتقوى بالتالي الشريعة والتفسر الفقبي الخالص للاسلام. ونحن نكاد ان نمسك هنا بينبوع ظاهرة و جمعنة وعلمانية ، خاصة جداً . فالباطن معزول عـن الظاهر بل هو مستبعد تماماً ، وهو موقف الفلاسفة والمتصوفين الذين يسيرون في طريق خطرة فتشتبه عليهم الامور . من هذه الظاهرة التي لم تحلل للآن بعد ، تتكون لدينا فكرة واضحة عن كل الشيعة الذين فهموا ( وعلى رأسهم حيدر آملي ) ، الصلة الاولى لتحويل الاسلام الى دين تشريعي خالص ، فعارضوها وأنكروا على الأثمـــة الاربعة صغة الوراثـــة او الوصاية بعد النبي ، وذلك لسبب اول ، هو انه لا يمكن ان يكون لعلمهم الظاهر صلة ولا علاقـة بعلم هو في طبيعته علم إرثى وإرث روحاني . ولسبب ثان ٍ هو ان الولاية تجعـــل من الاثمة وُرثاء الباطن . والعرفان الشيعي يسمح لنا ان نفهم مغامرة ومخاطرة هذا الموقف .

### ه .. علم العرفان

1) ثمة صلة أساسية بين غنوصية فلسفة نبوية ما [ أو حكمة لدنية ما ] وبين ظاهرة الكتاب المقدس المنزل من السماء . فلا بد لقضية الالهام النبوي الا التكون قضية متميزة في الفكر الفلسفي الذي يتقلب بين أحشاء وجماعية الهل الكتاب ، وتجد الحكمة اللدنية التي تفتحت في الاسلام الشيعي نغمتها الخاصة فيه [أي في الكتاب] ، في نفس الوقت الذي يختلف منحاها عن منحى الفلسفة

المسيحية ، وذلك لأن هذه الأخيرة ترتكز الى واقع التجسد باعتبار انه يمشل دخول اللاهوت في التاريخ والزمان. وعلاقة اللاهوت والفلسفة والايمان والمعرفة ، ليست مفهومة على نفس الشاكلة في هذه الجهة وتلك . وهنا تتعلق العرفانية بالمعرفة الغيبية وتبدع منها مقولات تابعة للمعرفة النبوية [ الحكمة اللدنية ] وللحدود [ الترتيب ] التي تحددها علاقة النبوة والولاية التي وضعناها أعلاه . وبالطبع فانه لم يكن تحت جدل المتكلمين العقلاني طائل بالنسبة لهذه الحكمة اللدنية التي اضطلع بها الحكماء الالهيون .

وتبسط الأحاديث التي ينقلها الينا الكليني في مدونته ، من خلال ترتيبها لدرجات المعرفة والاشخاص النبويين بشكل تابع لدرجة توسط الملاك ، تبسط أمامنا عقيدة الأثمة الخامس والسادس والسابع الغنوصية . كا ستسمح ، تلك الصلة القائمة بين علم العرفان [ الغنوصية ] وعلم الملائكة ، ستسمح للفلاسفة بأن يدمجوا ملاك المعرفة بملاك الوحي. ولكنه يكون من الأخذ الخالص ان نرى في هذا الاندماج بين العقل والروح ، عقلنة للروح . ففكرة العقل ليست فكرة السنوي الذي مع العرفانية والفلك السنوي الذي سبب سقوط السينوية اللاتينية في القرن الثاني عشر لأن المدرسية اللاتينية كانت قد اتخذت لنفسها منحى آخر تماماً ) . وبخلاف ذلك فانه لا بد مصدره من الاشارة الى ان ترتيب الانبياء ونماذج المعرفة المتعلقة بهذا الترتيب ، مصدره تعالم الاثمة ومن المستحيل الوصول الى مصدر اقدم من ذلك .

٢) ويشرح الاثمة ويعددون هذه الطبقات الاربع: ١ – النبي المنبأ في نفسه ، وليس عليه ابلاغ الرسالة الالهية التي تلقاها ، لانهـا رسالة شخصية خالصة . فهي ضرب من النبوة « اللازمة » [ أو غير المتعدية ] التي لا تتجاوز حدود شخص النبي لانها لم ترسل الااليه . ٢ – النبي الذي يرى ويسمع صوت الملاك في الحلم ولا يعاينه في اليقظة ، وليس مرسلا الى احد ( ويسوقون «لوطاً »

كثال). ٣ - والى هاتين الطبقتين تضاف طبقة ثالثة هي طبقة النبي الذي يرى ويدرك صوت الملاك ، ليس في الحلم فقط ، واغا في اليقظة ايضاً ، ويمكن ال يكون رسولاً الى جماعة قليلة او كبيرة ( ويسوقون يونس كمثال ) . وتلك حالة النبي المرسل ولا شأن لنا بسه بعد ، اذ شأننا الآن هو نبوة التعريف او التعليم . ي - وغيز في طبقة الانبياء المرسلين ، طبقة الانبياء الستة او السبعة الكبار (آدم ، نوح ، ابراهيم ، موسى ، داود ، عيسى ، محمد) ؛ اذ انهم أرساوا برسالة وليبلغوا شريعة او قانونا الهيا جديداً ينسخ القوانين الالهية السابقة ، وتلك نبوة التشريع او النبوة التشريعية . وانسه لواضح اخيراً ان الرسالة لا تكون الالمن بلغت فيه الولاية درجة كاملة من النضج ، كما ان النبوة لا تكون الالمن بلغت فيه الولاية درجة كاملة من النطور . فثمة ما يشبه التعليم الالمي التصاعدي .

ولدينا ملاحظتان اجماليتان. تتعلق الاولى بتدخل فكرة الولاية هنا بالذات. ففيا يختص بطبقي الانبياء الاولى والثانية ، فان الشراح الشيعة يخبرونا بأنهم أولياء لا اكثر ولا اقسل. انهم رجال الله يمتلكون معارف لم يكتسبوها من الخارج اكتسابا نبيجة لتعليم انساني . ومع هذا فانهم لا يمتلكون معرفة علة هذه المعاني؛ أي لم تحدث لهم رؤية الملاك الذي يلقي بهذه المعلومات في قلوبهم . ولكن (الشراح) يعطونا توضيحاً رئيسيا . فكلمة الولي (او الصفي او حبيب الله) لم تستعمل ابداً مع أي من الاولياء في الحقب السابقة على رسالة نبي الاسلام . قد كانوا أنبياء وحسب (وقد يجعلنا هذا نفكر في Beni - ha Nebi'in من الاستعال الكتاب المقدس) . وبعد ظهور الاسلام لم يعد مصطلح و نبي ، قيد الاستعال وانحا يقال وأوليساء ، ولكن ليس بين الولاية والنبوة البسيطة ، أي تلك واني لا تصاحب رسالة تشريعية ، أكثر من خيلاف في استعال الكلمة ؛ أما الفكرة والمعنى فواحد . فحالة الانبياء القدامى ، من حيث العرفان ، وهي حالة الانبياء القدامى ، من حيث العرفان ، وهي حالة الانبياء القدامى ، من حيث العرفان ، وهي حالة الانبياء القدامى ، من حيث العرفان ، وهي حالة الانبياء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانبياء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانبياء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانبياء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانبياء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانباء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانباء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانباء القدامى الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانباء القدام المدي الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانباء القدام المدي الملاك في الحلم (۱) . انهم حالة الانباء القدام المديد ال

<sup>(</sup>١) انظر تمهيد الامام موسى الصدر في اول هذا الكتاب.

المحدّثون الذين يتحدث الملاك اليهم . وهذا الوضع ذو أهمية قاطعة ، فهو اساس الفكرة الشيعة ، عن دور الولاية الذي يلي دور النبوة ، كلها . وهي تجعـــل استمرار د النبوة الباطنية ، نعني استمرار التاريخ القدساني تحت ستار الولاية ، مكناً ، وذلك لان ما ختم هو النبوة التشريعية وحدها .

أما الملاحظة الثانية فهي هذه: لقد تم ترتيب فئات العرفان النبوية بشكل تابع لوساطة الملاك المرثية او المسموعة او غير المرئية عني بشكل تابع للوعي الذي يمكن للذات ان تأخيذه. وتتضمن رسالة الرسول رؤية الملاك في حالة اليقظة (وهي رؤيا سينفسسر نمطها بنعط من الادراك مختلف عن الادراك الحسي ) ، وهي ما نشير اليه بالوحي. أما في بقية الطبقات من الانبياء ، فنتكلم عن إلهام على مختلف الدرجات وعن كشف صوفي. وثمة حديث يقول وان الامام يسمع صوت الملاك (١) ، ولكن لا يراه لا في المنام ولا في اليقظة ، .

٣) ولقد أثارت هذه الاشكال من العرفان القدساني انتباه مؤلفينا طويلا. الا ان معناها لا يفهم الا اذا ربطناها بجمل علم النبوة. فاذا كان النبي قد أشهر بحالة علي النموذجية باعتباره أقدر الصحابة جميماً في التقدم نحو الله بقوة عقله وبحثه عن المعرفة (٢) ، فذلك لان الامر يتعلق هنا بسيطرة مفهوم نبوي للعقل

 <sup>(</sup>١) لعل المؤلف يقصد الى ما ورد في كتاب الحبجة مناصول الكافي خصوصاً هذه الابواب:
 « باب طبقات الأنبياء والرسل » و «باب الفرق بين النبي والرسول والمحدث» و « باب الاضطوار
 الى الحبجة » والى شروح الملا صدرا عليها .

<sup>«</sup> كتب الحسن بن العباس المعروف بالرضي لأبي عبد الله : جملت فداك أخبرني ما الفرق بين الرسول والامام والنبي ? فأجاب الفرق بين الرسول والنبي والامام : أن الرسول هو الذي ينزل عليه جبريل فيراه ويسمع كلامه وينزل عليه الوحي ، وبما رأى في منامه نحو رؤيا ابراهم ؛ والنبي ربما سمع الكلام ، وربما رأى الشخص ولم يسمع، والامام هو الذي يسمع الكلام ولا يرى الشخص » . كتاب الحجة المرجع السابق .

<sup>(</sup>٢) لعل المؤلف يقصد الى الحديث النبوي الذي يثبته الملا صدرا في شرحه المشار اليه « اذا تقرب الناس الى الله عز وجل بالبر ، تقرب انت بعقلك » . ( باب طبقهات الانبياء والرسل ) « شرح الحديث الاول » .

غير شروط الفلسفة الاسلامية من ألفها الى يائها . فعندما تقر هسنده الفلسفة بالصلة التي تقيمها هي بين وساطة الملاك والاشراق العقلي ، فلا تكون قد تعدت والحالة هذه حدودها اطلاقاً . وكما قلنا فان عرفانيسة الفلاسفة تلحق بعلم العرفان النبوي وذلك بادماجها العقل الفعال بالروح القدس ( جبريل ، ملاك الوحى ) .

ولهذا ، فاننا نبتر البيان الاجمالي للحكة الالهية الشيعية اذا لم نشر باختصار الى الكيفية التي وسع بها مفكرونا في شروحاتهم العرفانية التي ابتدأها الائمة . والملاصدرا استاذ كبير في هذا الباب ، فالمقيدة التي يصوغها على هامش نصوص الائمة تمثل كل معرفة حقيقية باعتبارها كشفا او ظهوراً . وذلك ان القلب (هذه اللطيفة النورانية ومرتكز الذكاء ) عنده ملكة تجميع الحقائق وكل ما هر قابل للمعرفة . غير ان المعارف التي تتجلى له من حجب الغيب يكن ان يكون مصدرها العلم الشرعي او معطيات الشريعة ، كما يمكن ان تكون نظريا وبالتالي آتية مباشرة من معطي المعطيات . وهذا العلم يكن ان يكون نظريا قبليا ، او قل مطبوعاً بحسب تعبير الامام الاول ، وهذه هي معرفة المبادىء قبليا ، او قل مطبوعاً بحسب اكتساباً . فاذا كانت مكتسبة أمكن ان يكون الاول الاول التي يكن ان يكون ان يكون المذا الاكتساب بالجهد والملاحظة او بالاستبصار او الاعتبار وذلك هو علم الفلاسفة لا اكثر ولا اقل (١) . وإما ان تهاجم القلب وتنعكس فيه فجأة وهذا الفلاسفة لا اكثر ولا اقل (١) . وإما ان تهاجم القلب وتنعكس فيه فجأة وهذا

<sup>(</sup>١) هذه المقالة صدى وتكرار لما ذهب اليه الملا صدرا في شرحه على اصول الكافي (نفس المرجع أعلاه) يقول الملا صدرا: « أولا يجب ان يعلم ان قلب الانسان بغريزته مستمد لقبول حقائق المعلومات ، ولكن العلوم التي تتجلى من حجب الغيب تنقسم الى عقلية وشرعية . أما الشرعية فهي المأخوذة بطريق التقليد عن الانبياء وأما العقلية فالمراد بها ما تقتضيه غريزة العقل من غير ان يؤخذ بالتقليد والسماع وهي منقسمة الى ضرورية لا تدري من أين حصلت وكيف حصلت ( وذاك ما يسميه الفلاسفة بالاوليات ) فان هذه العلوم يجد الانسان نفسه مفطوراً عليها منذ الصبا النح ... والى غير ضرورية ويقال لها المكتسبة وهي المستفادة بالتعليم والاكتساب وكلا القسمين قد يسمى بالعقل كما في قول أمير المؤمنين عليه السلام » : \_\_\_

ما يسمى بالالهام . وينبغي ان نميز ، بالنسبة للالهام ، الحالة التي محدث فيها بدون ان يعرف الانسان العلة التي ألقته فيه ( الملاك ) ، وهذا هو إلهام الائمة والاولياء عموماً ؛ والحالة التي يرى فيها الانسان هذه العلة مباشرة وهي حالة الوحي من الملاك الى النبي. اذن فان علم العرفان هذا يشتمل على ظهور واحد، يتجلى في درجات-مختلفة هي معرفة الفلاسفة والملهمين والانبياء دفعة واحدة .

إو العلم كتجل ويشغل القلب فيه على العضو المدرك الى القامة حلقتين متوازيتين ذات مصطلحات متشابهة . فلدينا من جهة : بصر الظاهر ( او رؤية الخارج ) وتتبعه الشمس والعين مملككة الرؤيا والادراك ولدينا من جهة اخرى بصيرة الباطن (او الرؤية الداخلية) ويتبعها القلب والعقل والعلم والملاك (الروح القدس او العقل الفعال) . فبدون اشراق الشمس لا يمكن العين ان تبصر وبدون اشراق الملاك \_ العقل وأن العقل الانساني لا يمكنه ان يعلم ( وهنا تتحد النظرية السينوية بالفلسفة النبوية ) . ويسمى هذا الملاك \_ العقل باسم و الكلام و لأنه العلة التي تتوسط بين الله والانسان لتستحل العلم في القلب كا ان الكلام ( او القلم ) هو واسطة بين الكاتب والقرطاس الذي يخط ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق الحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق الحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق الحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ولا تساؤل ويرسم عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق النوس . ولكن عدا المحسوس . ولكن عدا المحسوس . ولكن هذا المرور شرعياً ام لا ، ولا تجريد الطلاقاً من المحسوس . ولكن هذا المرور شرعياً ام لا ، ولا تجريد المحسوس . ولكن المحسوس . ولا تحسوس . ولكن المحسوس . ولا تحسوس . ولكن المحسوس .

« رأيت المقل عقلين فمطبوع ومكسوب ولا ينفع مسموع اذا لم يك مطبوع كا لا ينفم ضوء الشمس ممنوع »

والاول هو المراد من قول رسول الله: « ما خلق الله خلقاً أكرم عليه من العقل » والثاني هو المراد بقوله لعلي عليه السلام : « اذا تقرب الناس الى الله عز وجل بالبر تقرب انت بعقلك » . ويقول :

العلوم التي ليست ضرورية إنما تحصل في القلب في بعض الاحوال ويختلف الحال في حصولها ، فتارة تهجم على القلب كأنها ألقيت فيه مسن حيث لا يدري وتارة تتحتسب بطريق الاستدلال والتعلم. فالذي يحصل لا بطريقالاكتساب وحيلة الاستدلاليسمى إلهاماً والذي يحصل بالاستدلال يسمى اعتبار واستبصاراً . ( نفس المرجع ، نفس الصفحة ) .

الكلام منا عن وجهين في مستويين مختلفين ويعودان لسياق واحد. وهكذا تصبح فكرة المعرفة القلبية فكرة ذات اساس ، وهي فكرة قال بهما الائمة ، واليها تشير الآية القرآنية العاشرة من سورة النجم عندما تتكلم عن رؤيا النبي الأولى [ منا كذب الفؤاد منا رأى ] او الآية ه ؛ من سورة الحج [ فإنها لا تنمكي الابصار ولكن تعمي القلوب التي في الصدور ] .

ولأن موضوع الكلام ظهور واحد يظهر عن طريق الحواس او عن طريق الخرى وعلى درجات ختلفة من الجلال ، وهو ظهور "حدوده إبصار الملاك الذي يلقي بالعلم في القلب في حالة اليقظة ، وهذا الابصار شبيه بابصار العيون ، فيمكن القول انه ، بحسب تبيانة علم العرفان النبوي ، فان الفيلسوف لا يرى الملاك ولكنه يعقل بواسطته وعلى قدر طاقته . اما الأغية والاولياء فيسمعون سما روحيا. وأما الأنبياء فيبصرونه . وهذه المقارنة التي نجدها عند الملا صدرا وعند آخرين سواه ترجع الى ظاهرة المرايا . فثمة حجاب بسين مرآة القلب واللوح المحفوظ الذي نقشت فيه كل الأشياء . وتجلي العلم الصادر عن مرآة اللوح المحفوظ في المرآة الاخرى أي مرآة القلب هو كمثل انعكاس صورة من مرآة في مرآة اخرى قبالتها . وهذا الحجاب الذي يحجب ما بين المرآتين يرتفع في النهاية ، إما لان يداً أزاحت (جهد الفيلسوف) وإما بسبب هبوب الريح وقد يحدث ان يهب نسيم الالطاف الالهية فينكشف الحجاب من أمام عين القلب ١١) .

<sup>(</sup>١) هو حقيقة القول فيه ان القلب من شأنه ان يتجلى فيه الحضرة الربوبية وحقيقة الحتى في الاشياء كلها ، وإنما حيل بينه وبينها بالاسباب الخسة التي ذكرناها ومثلنا فيها بحجب المرايا في شرح الكتاب الاول فهي كالححاب الحايل بين مرآة القلب وبين اللوح المحفوظ في مرآة القلب، يضاهي انطباع صورة من مرآة في مرآة تقابلها والحجاب بين المرآتين تارة تزال باليد وأخرى يزول بهبوب ويحيحركه (كا،) قد تهب رياح الالطاف الالهية فيكشف الحجاب عن عين القلب فيتجلى فيها بعض ما هو مسطور في اللوح المحفوط ويكون ذلك تارة عند المنام ... وتمام ذلك عند الموت . وفي اليقظة قد ينحجب الحجاب ايضاً ... النع » . (نفس المرجع)

ه) ويلحق بعلم العرفان النبوي اذن ، كل ما يدخل في النطاق العادي الفيلسوف وكل ما يتعلق بالعرفان القدساني وادراكات الفيب والادراكات البصرية . ويوضح الملا صدرا مسلمات هذا العرفان مظهراً ان بينها وبين الاشراق تقارباً أساسياً بمعنى ان صدق الابصارات النبوية وادراكات الفيب تقود الى القول بوجود ملكة علم ثالشة بين الادراك الحسي والتعقل الخالص للمعقولات . وهذا هو السبب في الاهمية المعطاة للمخيلة وللادراك بالخيلة كأداة لادراك عالم المثال وهو العلم الخاصبها ، في نفس الوقت الذي توجد فيه . وفي مقابل نزعة الفلاسفة العامة هذه توجد ، ملكة نفسية و حوانية خالصة مستقلة عن الجهاز الطبيعي الفاني . وسيكون لدينا بجال كاف للعودة الى السهروردي والملا صدرا . فلنكتفي الآن بأن نؤكد هذا الواقع ، وهو ان علم نبوة الاثمة يتضمن بالضرورة ثلاثة من العوالم ( المحسوس والمتخيل والمعقول ) وهذه تطابق ثلاثيات علم الانسان العوالم ( المحسوس والمتخيل والمعقول ) وهذه تطابق ثلاثيات علم الانسان العوالم ( المحسوس والمتخيل والمعقول ) .

<sup>(</sup>١) الملا صدرا : شرح اصول الكافي ، نفس المرجع باب طبقات الانبياء والرسل الحديث الاول ، في معنى النبي وانقسام العلم الى العقلي والشرعي . كتاب الحجة .

وقد تستند قوة البرهان الذي نسوقه على هذه النقطة الى النظرية التي تؤكد ان حقيقة أي فعل كان من افعال المعرفة تختلف في الواقع كثيراً عما يعتقده فيها العالم الظاهري المحض . فحتى في حالة الادراك الطبيعي للموضوع الحسى الحارجي ، فانسب لا يمكننا القول أن الروح رأت الشكل الموجود في المادة الخارجية. فالادراك الحسى ليس هذا كما ولا تشكل مثل هذه الصورة موضوعه. وانما موضوعه ، في الواقع ، هو الصور والاشكال التي تبصرها الروح بعين الخيلة . فالصور في الخارج هي أسباب ظهور الصورة التي تباثلها أمام الخيلة . ان تكون مناسبة حدوث الصورة المائسلة امام المخيلة من الحارج ، وان نرتفع نحن عن طريق الحواس المها ؛ أو أن تحدث الصورة من الداخل وننزل نحن المها عن طريق المعقولات الروحانيــة 'معْملين الخيال فنحاضرها . وفي كل الحالات التي تحدث فيها هذه الصورة في الخيلة تكون موضوع مشاهدة حقيقي . ومسم هذا فان ثمة اختلافًا : ففي الحالة الاولى يمكن ان يحدث خطأ نظراً لان الظاهر قد لا يوافق الباطن ؟ اما في الحالة الثانية فان ذلك لا يمكن ان يحدث ، وذلك لان الشكل \_ الصورة الذي ينبثق من التأمل الموجـــه الى الغيب وإشراق عالم الملكوت ، يحاكي الاشكال الالهمة تماماً .

وترادف أنواع الادراك العائدة للولي والنبي والرسول هذه ، عناصر الثلاثية الشهيرة ، نعني العقل والروح والجسد على التوالي . ونبي الاسلام يجمع هـذه الكمالات الثلاثة. وانه لمستحيل، لسوء الحظ، ان نعطي فكرة عن غنى هذا التعليم هنا. (فهو يؤكد [أي التعليم] أفكار الرؤية العقلية والسمع العقلي والسمع الحسي

الباطني ) ، كا يملك القلب بدوره معاني الحاسية الميتافيزيقية الحنس . وهدنه الاخيرة هي التي تدرك تحديث وتكليم الملاك او الروح القدس للحواس الطبيعية . وهذا هو التعليم الباطني ذاته بالمعنى الدقيق للكلمة ، نعني التعليم الشخصي اطلاقا ، أي ذلك التعليم الذي لا تتوسط فيه جماعة ولا كاهن ، وهو أصل ما يسمى ايضا بالحديث القدسي الذي يتكلم فيه الله بصيغة المتكلم المفرد. ويشكل بحل هذه الاحاديث كنزاً فريداً من الروحانية الاسلامية ، ولكنها أحاديث تصعب معرفة مقدار سلطانها ، اللهم الا بواسطة هذه الفنوصية التي نشير هنا الى مصادرها . وأخيراً ، فان علم العرفان هذا [ الغنوصية ] هو الذي يفسر بقاء النبوة الباطنية من يومنا هذا الى يوم الحشر ، تلك النبوة التي النب فقدتها ارض البشر هلكت . ذلك انه لا يسك سر الفلسفة النبوية [ او الحكة اللدنية ] ، التي ليست جدلاً عقلياً وانما هي تجلي للروح القدس ، إلا التاريخ القدساني .

7) الآن يأخذ التباين القائم بين (العلوم الرسمية الكسبية) التي تنال بالجهد او بتعليم انساني و (العلوم الارثية الحقيقية) التي تنال بالتدرج، أو دفعة واحدة عن طريق التعليم الالهي ، كل معناه وقوت . ولقد أظهر حيدر آملي ، من بين كل الذين ركزوا على هذا الموضوع ، لماذا تستطيع العلوم الارثية ان تثمر مستقلة عن العلوم الرسمية الكسبية ، في حين لا تستطيع هذه الاخيرة ذلك بدون الاولى . والذي يقصد اليه حيدر آملي هنا ، ليس الفلاسفة ، لانه سيجمع في تلخيص رائع للموقف الفلسفي في الاسلام ، شهادات عديدة ، شهادة كال كاشاني ، صدر تركي إصبهاني ، والبهرانيان ، وأفضل كاشاني ، ونصير الطوسي ، والغزالي ، وحتى شهادة ابن سينا . وفي الواقع فان ابن سينا يؤكد أننا لا تعرف سوى خواص وحوادث الأشياء وليس حقيقتها إطلاقا ؛ فحتى عندما نقول عن الكائن الاول إنه واجب الوجود يكون ذلك صفة ملازمة له وليس حقيقته . وباختصار فان كل الفلاسفة المشار اليهم يتفقون على ان الجدل النظري لا يوصلنا الى معرفة الروح وحقيقتها . وهذا النقد الشيعي للفلسفة هو النظري لا يوصلنا الى معرفة الروح وحقيقتها . وهذا النقد الشيعي للفلسفة هو

نقد إنشائي قبل كل شيء . وبالطبع فان حيدر آملي يقسو كثيراً على ممثلي علم الكلام في الاسلام وهم تقاة الأشاعرة وعقلانيو المعتزلة ( انظر الفصل الثالث ) . فهو حين يعارض دعاويهم ونقائضها لا يفوته تناقضهم ولا تعطيليتهم الفعليسة . ولكن الذين يقصدهم حيدر آمسلي بشكل رئيسي ، عندما يشهر بقصور « العلوم الرسمية » ، هم اولئك الذين يحيلون الفكر في الاسلام الى مسائل تشريعية ، الى علم الفقه . وسواء لديه أكانوا سنة أم شيعة ، ولكنهم يتحملون وزراً خاصاً ، اذا كانوا شعة .

ولقد كان للمتألمين وحدهم ، او الحكماء الالهيون كا يدعون ، وسيظل لهم نصيب في إرث هذا العلم الذي وصفنا أغاطــه بوحي وإلهام وكشف . ولكن الذي ينو"ع او يميز هذا العلم عن العلم الكسبي ، هو انه معرفة للروح ، نعني ، معرفة للذات ؛ وأن النصب من الأرث يكبر بنسبة النمو الروحي وليس نتيجة لكسب العلوم التقنية وحدها مطلقاً . فالمعرفة عن طريق الوحى قد ختمت مع ختام النبوة التشريعية ، أما سبيل العلم بالالهام والكشف فستبقى مفتوحة ( وأين ما صادفنا هذه الجملة فان فحواها الشيعي مستمر ) . أما العلم [المعرفة] الذي أشير اليه على انه كشف صوفي فيمكن ان يكون علماً معنوياً محضاً ، كما يكنه ان يدرك صورة متخيلة (كشف صورى). وثمة حديث يبين ما يكن ان يمنيه العلم بالذات على احسن وجه . ولقد قلنا ان اللاهوت الشمعي ( اعلاه - أ - ٣ ) على عكس مدارس اخرى ينفى كل امكانية انسانية لرؤية الله . وهذا الموقف موافق تهاماً لجواب الله لموسى في الآية ١٤٢ من سورة الأعراف [ قالَ لَن تَسَراني وَ لَكَن انسُظر الى الجبل فيان استشقر مكانته فسسون ف تراني. فلسا تجلسى رَبُّهُ للجبل تجعله دكا وخرا موسى صعقا ، فلما أفهاق قال سُبْحَانَاكُ تَبْتُ إليك ]. ومع هذا فان غة حديثًا عن النبي (حديث الرؤيا) يؤكد النبي فيه و اني شاهدت ربي في اجـــل الهيئات (١١) ع . وعلى سؤال من

 <sup>(</sup>١) حديث يأخذ به الحنابلة والاشاعرة ويأخذ به الملا صدرا في شروحه على اصول الكافي ولكن لغرض آخر .

نفس النوع يجيب الإمام الثامن علي الرضا ( ٢٠٣ هـ – ٨١٨ م ) بجواب يهد لما كان يتأمل فيه الروحانيون . فالصورة الانسانية ، باعتبارها مخلوقا على صورة الله ، فانها خليقة بأن تكون محلا المظهور أو المظهر الالهي (١) . وفي الحقيقة فان محمداً لم يشاهد سوى صورة روحه هو ، وهي التي كانت في أجمل الهيئات لأنها هيئة وصورة الحقيقة المحمدية الباقية أو الانسان الكامل الملكوتي الذي يشكل الإمام باطنه . فكل مشاهدة لله انمه هي مشاهدة لصورته الانسانية . وفي الاجمال فقد بتنا نفهم الآن معنى الشعار الذي أذكرنا به اعتبار المام عرف نفسه ( روحه ) فقد عرف ربه » (١) ، يعني إمامه باعتبار أن غة حديثاً آخر يوضحه هو و من مات بلا إمام مات ميتة جاهلية » (١) . ولعل الرسول قسال : « سترون ربكم كا ترون القمر في ليلة مقمرة » ولعل ولعل الرسول قال في حديث نلحظ فيه تذكراً واضحاً للانجيل : « من رآني فقد رأى الله » . وينهي احد احاديثه مع تلميذه كميل بقوله : « سيرتفع نور في غسق الأزل فيزدهر على هياكل التوحيد » .

ν وعندما نتكلم عن العلوم الارثية (التي يتلقاها الانسان كا يتلقى ميراثاً له) يكون المهم هو أن نعرف على من تنطبق احكام للنبي مثل هذه: « العلماء

<sup>(</sup>۱) اما الشيخ الصدوق فيروي في « عيون اخبار الرضا » رواية مختلفة بمض الشيء . يروي الصدرق ان ابا الصلت يسأل الرضا : « يا ابن رسول الله فيا ممنى الخبر الذي رروه « ان ثواب لا اله الا الله هو النظر الى وجه الله تمالى » فقال عليه السلام: « يا ابا الصلت من وصف الله تمالى بوجه من الوجوه فقسد كفر ، ولكن وجه الله تمالى انبياؤه ورسله وحججه صلوات الله عليهم هم الذين بهم يتوجه الى الله عز وجل والى دينه ومعرفته » ص ه ١١ ج ١ « في تفسير النظر الى وجه الله تمالى » .

 <sup>(</sup>۲) حديث يرويه الملا صدرا عن الامام الاول . « انظر باب الروح من كتاب التوحيد ،
 شرح الحديث الثالث » .

 <sup>(</sup>٣) المرجع السابق، باب ان الارض لا تخاو من حجة «كتاب الحجة» شرح الحديث الادل.

ورثـــة الانبياء ﴾ (١) ، و ﴿ علمـاء أمتى مثل أنبيــاء بني اسرائيل ﴾ (٢) ، و « مداد العلماء أزكى من دماء الشهداء » . فحيدر آمنلي مثلا ، يستبعد كل علماء الظاهر بالاجمال، وكل تفسير يجعل من الأغـــة الاربعة مؤسسي المذاهب الفقهية السنية الاربع مثلاً ، ورثة للأنبياء . أفلم يزعموا هم أن علومهم جميعها نموذج للعلم الكسبي ، وسواء عليهم استعملوا القياس أو لم يستعملوه . أمسا المعارف الارثية فتفترض نسبة معنوية نموذجها المثالي سلمان الفارسي الذي قال له الني: « انت منا اهل البيت ، فهذا البيت ، كما يقول مؤلفنا حيدر آميلي ليس البيت الظاهر ، ليس العائلة التي تشمل الزوجاث والاولاد وانمــــا هو بيت العلم والحكمة والمعرفة ) . فهذا البيت النبوى قد تكوّن ، منذ المداية ، من الأئمة الاثني عشر الذين كانوا مماً ( حتى قبل ظهورهم على الارض) ، وهذا هو اساس هذه العلاقة وهذه النسبة. فالشبعة الاثنا عشرية، كما ألمحنا الى ذلك فيا سبق ، لا تقيم علم إمامتها على الولادة ، وانما على العكس من هذا ، وعلى العكس مما رميت به ، ترى ان الولادة لا تكفي ابداً لقيام إمامة الأثمـة . ولطالما ردد الامام السادس جعفر القول بأن ﴿ وَلَا يَتُهُ مِنْ بَعْدُ امْرِرُ الْمُؤْمِنَينَ ﴾ الامــــام الاول ، لأثمن بكثير من ولادته منه (٣٠ . وكما رأينا ، فان عالم الابداع الاثني عشري يسبق ظهور الانمسة الارضي في الوجود ؟ وقرابتهم الدموية او الارضية هي إمارة على ولايتهم ودلالة عليها ولكنها ليست اساسها مطلقاً.

ولهذا فإنهم هم مبلغو العلم الذي هو إرث نبوي، وبهذا التبليخ تستمر هذه النبوة الباطنية التي هي الولاية من أيامنا هــذه الى يوم الحشر . وعندما يحلسًل

 <sup>(</sup>١) اصول السكاني باب صفة العلم وفضل العلماء مجلد ١ . والحديث متواتر حتى لتجده في كتب
 الادب : انظر مثلاً كتاب « التمثيل والمحاضرة » الشعالي ص ٢٤ من طبعة مصر .

<sup>(</sup>٢) ﴿ عُوائِدُ الآيامِ ﴾ للنراقي - عائدة ولاية الفقيه .

<sup>(</sup>٣) كتاب « سرمايه سخن » او « ثروة الكلمة » للسيزواري .

حيدر آمُلي الحكمة الاولى المذكورة أعلاه ، فانــه يحذر من الوقوع في شرك التراكيب العربية . فهو يترجم العلماء على أنهم اولئك الذين يرثون الانبيساء . والعكس عنسده صحيح ، فالذين لا يرثون العلم ليسوا بعلماء . فصفة الوارث تجمل من المال الذي يتلقاه الانسان شيئًا غير مكتسب من الخارج وانحا مجرد أمانة تعود اليه . وبالطبع فان تملك الأمانة هـــنه يتطلب اجتهاداً ومراناً روحانيين . ولكن يجب ألا نخطىء . فالحالة هنا تشبه حالة الكنز المدفون تحت الارض ، يتركه والدُّ لبنيه . فالاجتهاد يزيل العائق ولكنه لا يحــدث الكنز . ثم يستنتج مؤلفنا : وكذلك فقد خلتف آدم الحقيقي وراءه ، وتحت أرض القلب؛ كنوز الحكم الالهية ؛ وهذا هو معنى الآية القرآنية ٦٥ من سورة المائدة : [ ولو أنهم أقاموا التوراة َ والإنجيلَ ومـــا أنزلَ إليهم من ربهم لأكلوا من فوقيهم ومن تحت أرجُليهيم ، مِنهم أمة " مقتصدة " وكثير" منهم ساءً ما يعملون ] . وإنا لواجدون كذلك فكرة أمانة الأسرار الالهية التي ُسلمت للانسان في الآية ٧١ من سورة الاحزاب : [ إنَّا عَرَضنا الامانة إ على السموات والأرض والجبال ِ فأبَينَ أنْ كِمِيلنَهَا وأَشْفَقْنَ منها وحمَلَهَا الانسانُ إنهُ كان طَلومًا بَجهولًا ] . وهي اساس الباطنية الشيعية ولهذا فان تاريخها لا يمكن ان يكون إلا تاريخاً قدسانياً .

# ٦- التاريخ القدساني وما وراء التاريخ

١ - نطلق اسم التاريخ القدساني على التمثلات المنظمة في فكرة دور (مفرد أدوار) الولاية والنبوة ، كما نطلقه على التاريخ الذي لا نستخلصه من ملاحظة الوقائع التجريبية وتسجيلها ونقدها ، فهو هذا الادراك الذي أشرنا الى درجاته في علم العرفان ؟ إذ ثمة علاقة بين علم العرفان القدساني والتاريخ القدساني . فالوقائع المدركة هنا لها حقيقة الحوادث بالطبع ولكنها ليست

حوادث تتمتع بعينية العالم والاشخاص الطبيعيين الذين يملّون كتب التاريخ عادة ؟ إذ بهؤلاء الاخيرين و يصنع التاريخ » . ولكنها وقائع روحية بالمعنى الدقيق للكلمة ، وتكتمل فيا وراء التاريخ ، ( ويوم ميثاق عالم الذر الذي قابل فيه الله الجنس البشري كله هو خير مثل يضرب) ، أو تشف من سياق أشياء هذا العالم الذي تشكيّل فيه العنصر الحفي من الحدث ، والحدث غير المرئي الذي لا يقع تحت الادراك التجريبي الدنيوي ، باعتبار أنها تفترض ضرباً من الادراك الكشفي الذي يتفرد بالمقدرة على وعي المظهر ، فلا يُدرك و للمربأ من الادراك الكشفي الذي يتفرد بالمقدرة على وعي المظهر ، فلا يُدرك الأثمة والأنبياء ، إلا في خطيطة التاريخ القدساني ، ويتمتع التاريخ القدساني ، ولحتم النبوية ودور إمامة أو ولاية ما بعد النبوة )، ببئية ليست ببئية تطور ما ، ولكنها بنية تقود الى المصادر . إذن فان أول ما يقصد اليه التاريخ القدساني هو معنى النزول ليستطيع وصف والصعود ، وختام الدور .

وكما يفسر المسلا صدرا ذلك وهو يشرح تعليم الأثمة ، فان ما أنزل ( اي ما تجلى في قلب النبي ) ، هو اولاً حقائق ووقائع القرآن الروحية قبل ان يتكون الشكل المرئي للنص من حروف وكلمات . وهذه الحقائق هي نور الكلام وقد كانت حاضرة من قبل ان يظهر الملاك بشكل مرئي فيملي نصوص الكتاب ، فقد كانت الحقيقة الروحية موجودة وهذه بالتحديد هي ولاية النبي في شخصه السابق على الرسسالة النبوية ، لأن الرسالة النبوية تفترض ذلك (١٠) . ولهذا يقول النبي كما رأينا : « على ( الحقائق ، الباطن )

 <sup>(</sup>١) يشير المؤلف الى ما كتبه الملا صدرا ( في شرحه على الحديث الرابع ، الاخير ، من باب الفرق بين الرسول والنبي والمحدث من كتاب الحجة من اصول الكافي ) ;

قال تمالى « نزل عليك الكتاب » أي نزل حقائق القرآن وانوار الكتاب على قلبك بالحقيقة متجلية بسرك وروحك لا صورة ألفاظ مكتوبة على الواح مقروءة فارسية او سويانية او عبرانية وكا قال « بالحق أنزلناه » يعني نزل بالحقيقة لا بالصورة فقط ، ثم اخبر عن حقيقة الكتاب الذي هو كلام الحق بقوله : « ولكن جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا » اشارة الى ان تعليم القرآن بأن يتجلى نور الكلام الذي هو حقيقة القرآن على قلب من يشاء من عباده .

وأنا نور واحد ، (۱) . ومن هنا فقد ابتدأت النبوة مع آدم على الارض فارن هذه النقطة مع ما سيرد ادناه : التاريخ القدساني عند الاسماعيلية ) . ولعله يكون افضل لو اوضحنا الفارق بين الوحي الالهي الذي أعطي الى آخر ني مرسل والإيحاءات التي أعطيت للأنبياء السابقين . فلحن نستطيع ان نقول ان كل نبي من هؤلاء الاخيرين انما جاء ومعه نور أتاه من الكتاب الذي يحمله . ولكنا نستطيع ان نقول عن آخر الانبياء ان ثمة نبياً قد جاء وهو بذاته نور ، وانه كان برفقته كتاب . وان قلب هذا النبي (أو باطنه) ، هو الذي ينير الكتاب (۱) . وان باطنه هذا هو الولاية : نعني ما يشكل حقيقة علم الامامة . ولهذا فقد قال الله في سورة الجادلة ، عن المؤمنين الحقيقيين (آية ٢٢) ليميزهم عن الجاعات الاخرى : د أولئك كتب في قلوبهم الحقيقيين (آية ٢٢) ليميزهم عن الجاعات الاخرى : د أولئك كتب في قلوبهم

<sup>(</sup>١) اورد هذا الحديث الفاضى النستري ( احتماق الحق ج ه ) ويفرد له باباً خاصاً هو الباب الثالث وفيه سبعة اقسام . ويرويه التستري نقلاً عن ه ينابيع المودة » ص ٢٥٦ ، و « فراثد السمطين » ، و « كفاية الطالب » ص ٢٧٦ ، و « الدقائق » .

والمقصود بهذا الحديث ١ — تفضيل على (ع) وهذا ما كان يرمي اليه القرشي الكنجي في كفاية الطالب ، أذ يضيف الى الحديث قول الذي ه فضل على ط سائر الناس كفضل جبريل على سائر الملائكة  $\pi$ .  $\pi$  — « فكرة الامام المستودع والامام المستقر  $\pi$  وهذا ما يفهم من رواية القندوري في ه ينابيم المودة  $\pi$  ، أذ أن هذا النور يتنقل بين الارحام والاصلاب حتى ينقسم في ابي طالب وعبدالله ، حتى أذا مات ابوطالب اصبح محسد مستودع الامامة والنبوة الى بيمة غدير خم التي ستجمل من عسلي إماماً مستقراً .  $\pi$  — « طبيمة الامام الابداعية النورانية  $\pi$  وهذا هو فهم ابن بابويه القمي « عيون اخبار الرضا  $\pi$  في ولادة فاطمة من نور (قارن ذلك بولادة الامام عند الاسماعيلية  $\pi$  .  $\pi$  من سورة النور على أن المقصود بها هم الأثمة . ( انظر في نقد هذا الحديث واصوله اليهودية والفارسية غولد ويهر ترجمة بدري ص  $\pi$   $\pi$  وما بعدها ) .

<sup>(</sup>٢) انظر الملا صدرا ( الباب المذكور - الحديث المذكور من المرجع الاسبق ) فهو يقول : « كا قال (جاءكم من الله نور) وهو محمد و (كتاب مبين) وهو القرآن فشتان بين نبيين رسولين ، نبي يجيء ويكون هو بذاته نور ومعه كتاب ونبي يجيء ومعه نور من الكتاب .

الايمان ، لأن الايمان لا يبلغ الكمال إلا اذا بلغ هذا الباطن . فالادراك التمام للحقيقة النبوية يفترض بلوغ هذه الباطنية والاحداث التي تكتمل فيهما . وهذا امر مختلف كل الاختلاف عمما يبلغه الادراك التجريبي في وقائع التاريخ الخارجي .

٣ ــ ونخلص مما قلناه سابقاً ( أ ــ ٣ ) حول العلاقة القـــائمة بين النبي و ﴿ الحقيقة المحمدية البِاقية ﴾ او الانسان الكامل الملكوتي الذي هو المظهر ، الى أن هذه كلها لا يمكن ان تكون ضرباً من إدخال الإلهي في التاريخ، مثلما نجد ذلك في فكرة التجسد المسيحية . ونخلص كذلك الى أن الوظيفة المظهرية تعنى انه يجب التميز أبداً بين صفات الحقيقة الباقية من جهة ؟ وهي التي لا تتحلى الا للقلب ، وبين صفات المظهر الخارجي الذي براه كل النساس مؤمنين وغير مؤمنين ، من جهة ثانية . وبالطبع فان النبي ، بالاضافة الى كونه مظهر العوالم الروحية والجسدية ؛ فانه كذلك ﴿ مجمع البحرين ﴾ . ولكنه عندما يتكلم عن و وجهة ، البحر الذي يمثل انسانيته ، فانــه لا يستطيع الا انــ يقولُ : [ 'قلْ إنحا أنا بَشَر " مِثلُكُم ' 'يُوحَى إلي " ] ( الآية ١١٠ من سورة الكهف ) . ولهذا فاننا قلنا ، عندما أشرنا إلى الشبعة ، إنه إذا كان علما النبوة والإمامة الشيعيين ، يضعا المفكرين الشيعة أمام مسائل مماثلة لمسائل علم المسيحية ، فان فكرة المظهرية ( كمرآة تنعكس عليها الصورة دون ان تتجسد فيها ) كانت تقودهم دامًا إلى حاول مختلفة عن حاول العقيدة المستحية الرسمية . والحال هو أنّ مردّ فكرة ﴿ الأدوار ﴾ ووجود ﴿ الدور ﴾ نفسه ﴾ يعود الى هذه الحقيقة الغيبية التي تستشف من خلال مظهرها . فلأن ثمة دوراً فأن هناك حدان يرتد اليهم كل حدث من حوادث التاريخ الروحاني . وهذان الحدان هما باب ما وراء التاريخ ؛ وهذا الأخير هو الذي يعطي للتاريخ معناه لأنه يحيله الى تاريخ قدساني . فبدون مـا وراء التاريخ ، أي بدون أسبقية و في السماء ، ، وبدون علم معاد ، يكون من الخلف الخالص ان نتكلم عن أي معنى للتاريخ . أما الشعور بالمبدأ وبالنهاية ، فيختلف عن « الوعي التاريخي » الذي بدأ بحيثه وفي موعد ثابت مع قدوم المسيحية وبجيء فكرة تجسد الله في التاريخ، وذلك لأن هذا الشعور موجة أصلا نحو إدراك الاشكال المظهرية . فالمسائل التي أثارتها هذه التمثلات في الفلسفة الدينية في المسيحية منذ قرون ، لم تطرح أمام الفكر الاسلامي اطلاقاً . ولهمذا فان فلسفة الاسلام الشيعي النبوية ، شاهد على أن فلسفتنا ( في الغرب ) ، يجب ان تنصت لتفكر حول نفسها .

لقد أشرنا منذ البداية ( أعلاه أ - ١ ) إلى انه إذا كان وجدان الانسان المسيحي مثبتًا حول بعض الوقائع التي يجد لهـــا توقيتًا في التاريخ ( الفداء ، التجسد ) فان وعي الانسان المؤمن لأصله ومصيره اللذين يتعلق بها معنى حياته الحاضرة ، يكون مثبتًا على وقائع حقيقية ، وإن كانت تعود الى مــا وراء التـــاريخ . فأما معنى أصله فيدركه بالتساؤل الذي يطرحه الله على الآدميين في يوم عالم الذر قبل ان يهبط بهم الى الارض. فما من توقيت يكنه ان يثبت تاريخ هــــذا اليوم الذي يمر قبل وجود الارواح كما تقول الشيعة . والحد او الطرف الآخر بالنسبة للشيعي ، مفكراً كان أم مؤمناً بسيطاً ، فهو رجمة الإمالم الفائب ( الامام المهدي الذي تختلف فكرة الشيعة فيه عن فكرة باقي الاسلاميين اختلافاً عميقاً ) . فهذا الزمان الحاضر الذي يتسمى باسم الامام ، هو زمان غيبته . ولهذا فان « زمانه هو » قــد أفرد بأمارة مختلفة عن أمارات التاريخ أي زماننا نحن . فلا يكن ان تتكلم عن هذا الزمان ( أي زمان الغيبة ، زمان المهدي ) ، الا فلسفة نبوية لأنها فلسفة (مَعَاديَّة) أساساً . فبين هذين الحدين : [بداية] أو « تمهيد في السماء » وختام او نهاية ، تنفتح برجمة الامام المنتظر ، ﴿ على زمان آخر » ، فتنقل مأساة الوجود الانساني الذي يعيشه كل مؤمن . فتقدُّم زمان الغيبة نحو خاتمته ، إن هو الا نتيجة لرجمة الامام ، وهذا هو دور الولاية الذي يلي دور النبوة .

٣ - هذا وكان نبي الاسلام خاتم النبيين ولا نبي بعده ، او بتعبير أدق ،

لن يأتي بعده رسول يبلُّغ الناس شريعة إلهية . هذه نقطة يتفق عليها جميع الاسلاميين من جهة ( أعلاه أ ٣ ) ، وهي أساس لمعضلة من جهــة ثانية : أفتكون نتيجة ذلك ان يتركز الوجدان الديني في الأجيال المتعماقبة ، على هذا الماضي النبوي الذي ختم ، فلا يدرك من الكتاب والحالة هذه الا مجموعة قوانين الحياة الحلقية والاجتماعية ، لأن زمان النبوة ، قد ختم على هذا المعنى الحرفي الظاهر للنص . أم يبقى هــــذا الماضي النبوي نفسه ﴿ قيد الوصول ﴾ A venir ، لأن نص الكتــاب يحوى معنى روحياً مستوراً ، يتطلب تعليماً او التتابع هو فكرة تشيعية في أساسها . ويُرجع الامامان الخامس والسادس في بعض أحاديثها الى مبدأ التأويل محيطين بشرك التاريخية والشرعية قبل ان 'يخط . اليك هدا الحديث مثلا : و لو كان اذا أنزلت آية على رجل ثم مات ذلك الرجل ماتت الآية؛ لمات الكتاب. ولكنه حي . حي مجري فيمن بقي كا يجري فيمن مضي (١٠ م . لقد رأينا الله صدرا ينظم كل ما قيل حول هــذه الناحية في شروحه على نصوص الأثمة ( انظر اعلاه أ – ٥ ) . فما ختم هو النبوة التشريعية وحدها ، وما انتهى فهو استعمال كلمة ني . النبوة التشريعية. ذلك أننا اذا وضعنا الأنماط الخاصة بالرسول ( أي رسول ) جانباً ، لكي لا نعتبر الا الأتماط الخــــاصة بالنبي ( أي نبي ) كما يرسمها علم للكلمة . ولهذا فان ما يستر تحت اسم الولاية في الاسلام ، إن هو في الواقم الا نبوة باطنية لا يمكن للانسانية ان تفقدها بدون ان تنهار . وبديهي ان مثل هـذا التوكيد سيظهر ثورياً للغـاية امام أعين ( اهل الصراط ) السنة . ( انظر أدناه الفصل السابع : معنى قضية السهروردي ) .

<sup>(</sup>١) الصفحة قبل الأخيرة منكتاب « شرح أصول الكافي » للملا صدرا .

فعلى هذا الحدس الاسامي ، يقيم علم النبوة الشيعي ترسيمة تاريخ قدساني عظيم تتكشف فيه إرهاصة لاهوت عام لتاريخ الأديان . ولقد أوضح حيدر آملي ذلك في رسوم بيانية دقيقة معقدة ، كا تكلم شمس الدين اللاهيجي في هذه القضية مطولاً . فثمة فكرة مشتركة بين الشيمة الاثني عشرية والاسماعيلية ويلتقيان عليها في نقطة الانطلاق ، وتلك هي ( فكرة النبوة الباقية وهي نفسها فكرة الولاية التي تبدأ في عالم الإبداع ، أدناه ب -١) . فالنبوة المطلقة ، الاساسية الأصيلة ، انما تعود الى الروح الاعظم ( الانسان الكامل الملكوتي ، المعقل الاول ، الحقيقة المحمدية الباعقية ) ، التي يرسلها الله الى النفس الكلية قبل الله يرسلها الى الارواح الفردية ليشرح لها أسماء وصفات الله ( نبوة قبل الله يرسلها الى الارواح الفردية ليشرح لها أسماء وصفات الله ( نبوة التعريف ) . وتبدو هذه القضية عند المفكرين الاسلاميين كتوسيع لقضية النبي الحقيقي في علم النبوة المسيحي واليهودي اي قضية النبي الحقيقي و التي النبي الحقيقي و التي هنا ، هو آخر الانبياء نبي الاسلام .

إلى وتعمثل كلية هذه النبوة كدائرة يتكون خطها من نقاط متنالية عثل كل نقطة منها نبياً ؛ اي لحظة جزئية من النبوة . وقد كانت النقطة الابتدائية في دورة النبوة على الارض هي وجود آدم الارضي . من نبي الى نبي ( وتعد السنن ١٢٤٠٠٠ نبي ) ومن رسول الى رسول ( وتعد هدف السنن ٣١٣ منهم) ومن نبي كبير الى نبي كبير (وتعد منهم ستة او سبعة) ، تتقدم الدورة حتى يكون المسيح آخر نبي جزئي كبير . ومع بجيء محمد ، اكتملت الدائرة واختتمت . وهكذا يصبح محمد ، باعتباره خاتم النبيين ( فيجمل كل الانبياء السابقين ) ، ظاهر الحقيقة النبوية الباقية ، والروح الاعظم والانسان الكامل الملكوتي . ويظهر الروح الاعظم فيه بحقيقة النبوة النبوة أن الروح الاعظم فيه بحقيقة النبوة أن الروح الاعظم فيه بحقيقة النبوة وظهوراً » .

كل نبي من الانبياء ، من آدم حتى المسيح ، كان مظهراً خاصاً او حقيقة جزئية من هذه الحقيقة النبوية الباقية . أما الحقيقة التي هي دعامة الوصف بالنبوة في كل نبي ، فهي اللطيفة أي القلب الذي يتولد من ازدواج العقل والروح . فهي في كل نبي محل نزول العقل ( المعنى العميق الملاك كقلب) . فللقلب وجهان ، وحه الى العقل ، الذي هو سدة الرؤى ، ووجه الى الروح لأنها محل العلوم . « القلب عرش العقل في عالم الغيب » (١) .

والآن، وبما أن الولاية هي باطن النبوة، وبالتالي الصفة الانشائية للامامة، لذلك في أن ترسيمة التاريخ القدساني ، يجب أن تشمل في مجملها ، علم النبوة وعلم الامامة . ونهساية دور النبوة موافقة لبداية دور الامامة فعندما يتكلم حيدر آمني عن علاقة النبوة بالامامة في رسومه البيانية ، يمثل لدورة الامامة بدائرة في باطن الدائرة التي تمثل دورة النبوة . ولهذا فأن دورة الولاية تمثل ، في الواقع ، دورة التبطين ، إذ أن الامسامة المحمدية هي باطن كل الديانات النبوية السابقة . ولهذا فأن دور الولاية لا يحضر لجيء شريعة جديدة وانحالجيء قائم أي و إمام القيامة » .

بتنا نعرف الآن ان الذي يدعى الولاية في الاسلام هو نفس الذي كان يدعى خلال الحقب السابقة للنبوة الله اكثر (اي بدون رسالة رسول). وكاكان لحمد اثنا عشر إماماً ، فكذلك كان لكل نبي من الانبياء الستة او الحسة الكبار الذين أرسلوا قبله: ( آدم - نوح - ابراهيم - موسى - داود - المسيح ، ) اثنا عشر إماماً أو وصياً ( ورثة روحيون ) . إلا أن أثمة المسيح الاثني عشر ليسوا اولئك الذين نسميهم بالرسل الاثني عشر او الحواريين

 <sup>(</sup>١) لا فللقلب الممنوي وجهان : وجه الى عالم الغيب وهو مدخل الالهام والوحي ووجه الى عالم الحس والشهادة » ملا صدرا . شرح اصول الكافي ، باب الفرق بين الرسول والنبي والمحدث ، الحديث الثالث .

الاثني عشر تماماً ، وانما هم اولئك الذين اضطلعوا بالرسالة النبوية حتى بجيء آخر النبيين (١١ . وكما كان محمد مظهراً للنبوة المطلقة بصفته خاتم النبيين ، فكذلك كان وصية الامام الاول مظهراً وخاتماً للولاية المطلقة . أمما الظهور الجزئي في الولاية فقد ابتدأ بشيث ابن آدم وإمامه وتنتهي بخاتم الولاية الخاصة في الحقبة النهائية من النبوة ، بالامام الثاني عشر ، المهدي المستور . وكل من الاولياء ، بالنسبة لحاتم الولاية ، هو في مثل نسبة كل من الانبياء الى خساتم النبوة. وهكذا نرى ان خط سير النبوة لا ينفصل عن خط تأويلها الروحي، فبهذا الاخير يتم « رجوع » النبوة الى اصلها .

٥ — ولجمل هـــذا التاريخ القدساني تماسك كامل ، نظراً لأن الامامة المحمدية كائنة في الاشخاص الذين يمثلون عالم الابداع الاثني عشري على الارض، وفي اكمال الديانات النبوية التي يقود هو « التاريخ القدساني » الى باطنهــا . فالتشيع ، باعتباره باطنية الاسلام ، يتم كل الباطنيات . لقد اقفل باب نبوة التشريع ، أما باب الولاية فسيظل مفتوحاً الى يوم القيامة .

وإن رسوخ هذه القضية واضح تماماً ، وهي حتى لو اقتلمت ظل بامكاننا التعرف اليها. وهكذا فانه اذا كان الحكماء الالهيون الشيعة قد تبنوا حكمة

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك « الكشكول » لحيدر بن علي الآملي . الطبعة الاولى، النجف ١٣٧٢ ه. فهو يورد ما يذكره المؤلف عل هذا الشكل :

<sup>«</sup> الشريعة الاولى الفاتحة لآدم (ع) » اوصياؤها اثنا عشر وصياً وهم آدم . شيث ، ريسان ، قينان ، حليث ، غنميشا ، ادريس ، برد ، اخنوخ ، متوشلخ ، لمك ، نوح . ثم الشريعة الثانية لنوح واوصياؤها اثنا عشر النخ . وشريعة موسى هي الخامسة عنده واوصياؤها اثنا عشر وهم عيمى ، شمعون ، يحيى ، منسذر ، دانيال ، مكيخال ، انشوا ، ريشخا ، نسطورس ، موعيد ، بخيرا .

ويختم الكلام : ستة انبياء موسلين وهم كالستة ايام والاوصياء كالاثني عشر ساعة ، لكل يوم منهم ، وكالاثني عشر شهراً التي تحيط بها السنة الكاملة .

ابن عربي الالهية الصوفية ( انظر الجزء الثاني من هذا الكتاب ) واجدين فيها ضالتهم المنشودة ، فان ثمة نقطة أثارت الكثير من المناظرات لأنه كان من المستحيل على تلامذته الشيعة ( حيدر آملي - كال كاشاني - ساعين تركي اصبهاني النع . . ) ان يتساهلوا فيها . فابن عربي ينقل صفة الولاية المطلقة من الامام الى المسبح ، في حين انه ربحا وصف نفسه هو بصفة خماتم الولاية المحمدية ١٠٠ . وليس بجال الالحاح على ذلك هنا ، ولكنا نستطيع ان نتنبأ بالتفكك والتهافت اللذين تتعرض لهما الترسيمة التي عرضناها أعلاه نتيجة لهذا الموقف ، وذلك لأن دور الولاية يفترض انتهاء دور النبوة . ولذلك فلم يستطع الشراح الشيمة ان يفسروا اسباب محاولة ابن عربي . وعلى كل حال فان هذه المحاولة تلفت انتباهنا الى واقع ما لعلم الامامة ولعلم المسيحية من وظائف مماثلة ولكنه يبقى ان معنى الانتظار المعادي كجوهر الوجدان الشيعي ، يؤكد انه لا يمكن لخاتم الولاية إلا أن يكون الامامة المحمدية بمشلة في شخص يؤكد انه لا يمكن لخاتم الولاية إلا أن يكون الامامة المحمدية هي ظهور باطن المعامين الاول والثانية .

## ٧ - الامام المستور والمحاد

<sup>(</sup>۱) يسمي ابن عربي نبوة المسبح ( انظر كتابه فصوص الحكم – تحقيق عفيفي . ط مصر ) نبوة عامة ار نبوة مصلفة ويعتبره خاتم الانبياء . امسا محمد فكان ذا نبوة خاصة اي ذا نبوة تشريعية . وهو يرى ان بامكان الاولياء اكتساب هذه القوة بعد وصولهم الى درجسة خاصة في معراجهم الروحي ( الفتوحات المكية ج ۲ ، ص ۳ و ٤ ) و ( الفصوص ج ۲ ص ۱۷۷ ) .

الامام الثاني عشر الذي انتهى بسه عالم إبداع الإمامة . والآدب الذي يتكلم عن الامام المستور ( في العربية او في الفارسية ) هو أدب ضخم جداً . وقد جمع مصادره صفّار القمي ( ٢٩٠ هـ / ٢٠٠ م ) وهو راو حاصّر الامام الحادي عشر ، والكليني وتلميذه النماني من القرن العاشر م. الرابع للهجرة ، وابن بابويه ( ٣٨١ هـ / ٩٩١ م ) الذي كان يستقي معلوماته من شاهد معاصر هو حسن بن مقطب ، والشيخ المفيد ( ٣١٤ هـ / ١٠٢٢ م ) ، ومحمد بن حسن الطوسي ( ٤٦٠ هـ / ١٠٢٨ م ) ، وأخيراً السنن الرئيسية الجموعة في المجلد الشالث عشر من مجار الآنوار « دائرة معارف المجلسي » . كما تظهر في ايران حالياً كتب كثيرة حول هذا الموضوع : « إلزام النسيب » للشيخ علي يزدي ، و « الكتاب المبقري » للعلامة النهوندي . ( الا انه لم يترجم من كل يزدي ، و « الكتاب المبقري » للعلامة النهوندي . ( الا انه لم يترجم من كل هذا التراث الا بعض الصفحات فقط الى الفرنسية ) .

والفكرة الاساسية التي يتأملها ممثلو الحكة الإلهية ( او العرفان الشيعي ) هي التي ذكرناها سابقاً : فكسا ان دورة النبوة تختتم بخاتم النبيين ، كذلك فان الولاية ، وهي التي تحاذي النبوة وتماشيها من حقبة لحقبة ، تختتم بالامامة المحمدية ؛ فتختتم الولاية العامة بشخص الامام الاول وتختتم الولاية المحمدية التي تمثل باطن الباطنيات السابقة بشخص الامام الثاني عشر. او كا يقول أحد أساتذة التصوف الشيعي في ايران عزيز النسفي ( من القرن السابع ه . الثالث عشر م . ) ، تلميذ سعد الدين حمويه : « لقسد ساهم آلاف الأنبياء السابقين ، واحداً بعد واحد ، في ابداع الصورة المظهرية اي النبوة ، وأكملها محمد . أما الآن فان على الحقائق الباطنية ان تظهر ، إن أرادت الظهور ، حول الولاية ( التعليم الروحي ) ، اما الولي الذي تظهر الولاية بشخصه فصاحب الزمان ، إمام هذا الزمان » .

واصطلاح صاحب الزمان هو الاشارة الخاصة بالامام المستور الذي لا تراه الحواس ولكنه حاضر في قلوب المؤمنين بـــه ( وهو الشخص الذي يستقطب

اخلاص الشيعي التقي وتأمل الفيلسوف ، وهو الذي كان ابن الامام الحادي عشر حسن العسكري والاميرة البيزنطية نرجس ) . ويشار اليه كذلك باسم الامام المنتظر ، المهدي ( وقد أذكرنا بأن فكرة الامام المهدي تختلف تماماً عند الشيعة عما هي عليه عند السنة ) وبقائم القيامة . وتكثر في ترجمة الامام الثاني عشر اللمحات الرمزية النموذجية الاصلية حول ولادته وغيبته . ولنقل حالاً ان النقاد التاريخي لا يمكن ان يجد سبيله اليه ، فلا سبيل اليه الا بما أسميناه بالتاريخ القدساني . ولهذا فلا بد لنا من العمل كظواهريين ، فنتكشف نوايا او مقاصد الوجدان الشيعي لنرى معه ، كيف ظهر لنفسه منذ اصوله الاولى .

٧- ولا بد لنا من ان نتوقف على ما هو أساسي في الموضوع، فنحن نذكر ان الشرطة العباسية قد أمسكت بالامام الحادي عشر حسن العسكري كسجين في سامراء (مئة كيلومتر من بغداد) وانه توفي عن ٢٨ عاماً في سنة ٢٦٠ هن ٨٧٣ م. وفي همذا اليوم بالذات اختفى ولده ذو الخس سنوات ، او اكثر قليلاً ، وابتدأ ما نسميه بالغيبة الصغرى . ولهذا التزامن معنى غني جدا بالنسبة للحس الصوفي ، فالامام حسن العسكري يعرض نفسه لجماعته كرمز المستم الروحية . اما ابنه الروحي فيصبح غير منظور منذ ان يترك هذا العالم ؛ فيبات على روح المشايعين ان تولد الرجعة (اي العودة الى الحاضر) من هذا الولد .

وتتم غيبة الامام الثاني عشر مرتين . فقد استمرت الغيبة الصغرى سبعين سنة كان للامام المستور خلالها اربعة نواب، يلي واحدهم الآخر ويتصل الشيعة بواسطتهم به حتى أمر أخيرَهم (علي الصيمري) برسالة أخيرة :

د أن ِ اجمع امرك ولا توس ِ الى احد يقوم مقامك بعد وفاتك فقد وقعت الغيبة الشانية ، . فكانت كلمات نائبه الاخيرة « لله شأن هو بالغــه ، (١) .

<sup>(</sup>١) الجلسي . بحار الأنوار ، ج ٣ ص ٢٠٠٠

ومنذها ابتدأ التاريخ المستور للامام الشاني عشر ، وهو تاريخ لا يوحي بأي شيء بما نسميه بتاريخية الوقائع المادية . ولكنه لا يزال ، برغم هذا ، يحكم الوجدان الشيعي منذ اكثر من عشرة قرون : انه تاريخ هذا الوجدان ذاته . ولقد نبهت رسالة الامام الاخيرة هذا الوجدان من كل خُدعة ومن أية حجة ترمي الى وضع حد لانتظاره المعادي ولخروج المنتظر غير بمكنة من ( وتلك في الحق مأساة البابية والبهائية . فرؤية الامام المنتظر غير بمكنة من الآن حتى ساعة ظهوره الا في الحلم او على صورة ظهور فردي له صفة الحدث المشاهد . ( والروايات عن هذا الظهور كثيرة ) الا انه ظهور لا يوقف، لهذا السبب نفسه، زمن الغيبة ولا يندمج ضمن اللحمة المادية للتاريخ و الموضوعي ، السبب نفسه، زمن الغيبة ولا يندمج ضمن اللحمة المادية للتاريخ و الموضوعي ، الامام حاضراً في الماضي والمستقبل ولا بد من ان يكون قد ولد سابقاً. ولقد ظلاالتامل الفلسفي يتعاطى هذه الغيبة والرجعة المنتظرة وخصوصاً في المدرسة الشبخية .

٣ - ولقد قادت فكرة الامام المستور اساتذة المدرسة الشيخية الى تعميق معنى ونمط هذا الوجود غير المنظور، فهنا يضطلع عالم المثال من جديد بمهمة أساسية . فرؤية الامام في ارض هرقلية السماوية (قارن ذلك بأرض النور في المانوية) ، هي رؤية له ، حيث هو في الواقع ، في عالم ملموس وغيبي ، بعضو مهيء لتلقي ادراك عالم مثل هذا العالم . وما يحاوله الشيخيون هنا هو ضرب من ظواهرية الفيبة . فوجه مثل وجه الامام الثاني عشر لا يظهر ولا يستتر بحسب قوانين التاريخية المادية. انه كائن فوق - طبيعي يعطي انموذجاً عن نفس النوازع العميقة كتلك التي تجدها عند بعض المسيحية تابعمة لفكرة اللاهوتية المسيحية المحفة . فظهور الامام متعلق بالاشخاص الذين ، يقدر هو نفسه ، ما اذا كان سيظهر لهم أم لا . وظهوره هو معنى حياتهم ذاته . وهنا اخيراً يكن المعنى العميق للفكرة الشيعية عن رجعة الامام وغيبيته . وانما الناس انفسهم هم الذين حجبوا الامام بأن أحالوا انفسهم الى عاجزين عن

رؤيته ، وذلك بتضييمهم أو شلتهم اعضاء الادراك الكشفي والمعرفة القلبية التي تحددها العرفانية الشيعية فيهم . فليس ثمة وجه للكلام عن ظهور الامام طالما ان الناس غير قادرين على رؤيته بعد. فالرجعة ليست بالحدث الذي يمكن ان ينبجس هكذا ذات صباح ، وانما هي حدث يُتأتى يوماً فيوماً في قلوب المؤمنين من الشيعة . اذن فنحن هنا امام الباطنية وهي تحطم السكون الذي طالما عيب على الاسلام التشريعي ، ونحن هنا امام تلاميذ الباطنية تقودهم الحركة التصاعدية لدور الولاية .

يقول النبي في حديث شهير: « لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد ، لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث الله رجلًا مني ( او من اهل بيتي) يواطى، اسمه اسمي واسم ابيسه اسم أبي ، علا الارض قسطاً وعدلاً كم ملئت ظلماً وجوراً (١١) ». هذا اليوم الطويل هو زمان الغيبة . ولقد ذاع صدى ها الاعلان التوضيحي في وجدانات الشيعة في كل الاعمار وفي كل الدرجات . وقد رأى الروحانيون ان بجيء الامام سيظهر كل المعاني التي بقيت مستورة في كل الايحاءات . وسيكون هذا انتصاراً للتأويل ، ويسمح للجنس البشري أن يجد وحدته . ولكن الباطنية وحدها ، هي التي ستمسك بالسر الحقيقي التأويل ، طيلة زمان الغيبة . ولهذا فان سعدالدين حمويه ، (القرن السابع ها الثالث عشر م. ) وهو شيخ صوفي شيعي كبير سبق لنا ان ذكرناه اعلاه ، الثالث عشر م. ) وهو شيخ صوفي شيعي كبير سبق لنا ان ذكرناه اعلاه ، يقول : « لا يظهر الامام المستور قبل ان يفهم الناس أسرار التوحيد ، ( أي يقول : « لا يظهر الامام المستور قبل ان يفهم الناس أسرار التوحيد ، ( أي المعنى الباطن الوحدة الإلهية ) ، من سيور حذائه » .

الانسان الكلي ، ذلك انه هو الذي يجعل الاشياء ناطقة ، وكل ما يصير حيا ، يستحيل الى باب ، للعالم الروحاني ، فالظهور المستقبل للامام يفترض إذن استحالة في قلوب الناس، ويبات الاكتال التدريجي لرجعته متعلقا بإيمانية مشايعيه ونتيجة لفعل وجودهم هم، ذاته. ومن هنا كانت كل أخلاقية (الفارس الروحاني ) الذي تخفي فكرته كل أساس التشيئع ، كاكان من هنا تناقض تشاؤمه ، الذي يؤكد في يأسه الأمل ، لأن رؤيته تحتضن من جهة واخرى أفقى ما وراء التاريخ : وجود الارواح والقيامة التي هي تحوال الاشياء والتي كان يحدد فيها ، كل أخلاقية الزرادشتية الايرانية القديمة .

الى هنا وزمان الغيبة الكبرى هو زمان حضور إلهي مجهول Incognito ويلزم عن مجهوليته انسه لا يمكنه ان يصير موضوعاً او شيئاً ، متحدياً بذلك كل « جمعنة » للروحاني . ويلزم عن ذلك ايضاء استمرار مجهولية اغضاء المراتب الصوفية الباطنية ( النجباء والنقباء . وهم نبلاء وأمراء روحانيون ، الأوتاد او الأبدال ) ، وهي مراتب معروفة تماماً لدى المنصوفة . ولكن يجب ألا ننسى انها تفترض تاريخياً وفي مفهومها ذاته ، فكرة الولاية الشيعية . ذلك ان هذه المراتب تنحدر من ذاك الذي يدعى قطب الاقطاب او الامام ، فهي تمود الى باطن النبوة الذي يمثل الامام ينبوعه . وعلى كل فقد سبق ان منكلت أسماء هذه المراتب في أحاديث الامام المابين الرابع والخامس ، كما تذكر أحاديث الامام الاول مع تلميذه "كميل ، وتعابيرها الدقيقة سلسلة حكماء الله ، الذين يبقون في غالب الاحيان ، مجهولين من الناس جيلاً بعسد جيل ، او سلسلة العرفان كما سيقال فيا بعد . وهذه السلسلة التي تمتد ، من شيث بن آدم حتى الأثمة المحمديين مع كل من أقر وا بإمامتهم ، هم مبلغو باطن النبوة الباقية . ولكن حقيقتهم وحقيقة وجودهم ، لا تخص هذا العالم المرئي الذي تحكمه قوى القهر ؛ فهم يشكلون صفوة الروحيين المحضة ولا يعرفهم سوى الله وحده .

٤ – وكما نعلم ، فلقـــد 'شبَّه النبي محمـد ، شأنه في ذلك شأن ماني ،

بالبارقليط ؛ ولكن علم الامامة يمسك بفكرة البارقليط كرؤية مستقبلة ، وذلك نظراً للتاثل بين خاتم النبوة وخاتم الولاية . ويشبه العديد من المؤلفين الشيعة ( كحيدر آمُلي وكال كاشاني ) الامام الثاني عشر ، او الامام المنتظر بالبارقليط الذي جاء خبر قدومه في إنجيل يوحنا الذي يأخذون هم به . وذلك لأن مجيء الامام – البارقليط يفتتح ملكوت المعنى الروحاني المحض للإيحاءات الإلهية ، اي للدين الحق الذي هو الولاية الباقية . ولهذا فان دولة الامام تؤذن بقيامة القيامة . فقيامة الأموات ، كا يقول شمس الدين اللاهيجي ، هي الشرط الذي يسمح بتحقيق هدف وثمرة تأييس [ من الأيس وهو الوجود ] الاشياء . ومؤلفونا يعرفون بأن إعدام العالم قابل للتصور فلسفيا ، ولكن علم إمامتهم ، ومؤلفونا يعرفون بأن إعدام العالم قابل للتصور فلسفيا ، ولكن علم إمامتهم ، الاسلام . فالذي يسود علم المعاد الزرادشتي وجه زاوشيانت وصحبه ) . فهي لا تفصل فكرة القيامة الصغرى التي هي الرحيل الفردي عن فكرة القيامة الكبرى التي هي قدوم الكور الجديد .

ولقد أشرنا الى الشبه الذي يقيمه المفكرون الشيعة بين الامام المنتظر والبارقليط، وهو شبه يكشف عن تقارب مدهش بين فكرة التشيع العميقة وبجمل النزعات الفلسفية ، التي قادتها فكرة البارقليطية في الغرب ، منذ أيام الجواشيميين Joachimites في القرن الثالث عشر حتى أيامنا هدنه ، والتي فكرت وعملت لقيام دولة الروح القدس. ويمكن ان يكون لهذا الواقع نتائج كبيرة بعد ان توقف عن ان يكون واقعاً هملا . وكما ألمحنا مراراً ، فان الفكرة الأساسية هي ان الامام المنتظر لن يجيء بكتاب موحى جديد ولا بشريمة جديدة ، ولكنه سيكشف المعنى المستور لكل الإيحاءات بصفته انسانا كاملا وباطنا للحقيقة النبوية الباقية لأنه وحي هده الإيحاءات . ان معنى رجعة الامام المنتظر هو معنى حكشف انتروبولوجي تام ، يفتح باطن الانسان الذي يعيش في العقل ، ويعني هذا أخيراً كشف السر الإلهي الذي

حمله الانسان، اي الأمانة التي تحكي عنها الآية القرآنية ٧١ من سورة الأحزاب: [ إنها عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأبنين أن يحملننها وأشفقن منها وحملها الإنسان ]. ولقد رأينا فيا سبق أن علم الأمامة قد فهم هذه الآية منذ البداية ، اي منذ تعاليم الأثمة ، على انها سره الخاص ، سر الولاية . ذلك ان السر الإلهي والسر الانساني ، اي سر انسان الحقيقة الحمدية الكامل ، انما هما ذات السر الواحد .

وانه ليمكن لهذه المحاولة القصيرة ان تكتمل على هــــذا النمط الاول والاخير . ونحن لم نستطع ان نواجه الا عدداً محدداً من وجوه الفكر الشيعي الاثني عشري ، ولكنها تكفي لإظهاره على انه فلسفة نبوية في جوهره؛ نعني فلسفة تفتحت في مقدمات الاسلام كدين نبوي .

والآن ، فان محاولة حول الفكر الشيعي تظل غير كاملة اذا لم نحتفظ بمحل الاسماعيلية والعرفان الاسماعيلي الى جانب الإمامية الاثني عشرية .



### ب \_ الاسماعيلية

#### مراحلها ومصادرها - الاساعيلية الاولى

١ - لعشر سنوات خلت كان من العسير جداً كتابة مثل هذا الفصل ؟ بالنظر لما كانت عليه حقيقة الاسماعيلية من الضياع وسط غياهب المؤلفات السوداء المظلمة ، التي سوف نشير الى المسؤولين عنها في معرض كلامنا عن واسماعيلية ألموت ، . فلقد وقع الانقسام بين الشيعة الى فرعين رئيسين : الامامية الاثني عشرية من جهة ، والامامية السبعية من جهة اخرى ، فعندما غادر الامام جعفر الصادق هذا العالم في عام ٧٦٥ م ما ١٤٨ ه . والامام جعفر الامام السادس وله عند مختلف الفرق الشيعية مكانة واعتبار ؛ فقد توفي ابنه الاكبر الامام اسماعيل في سن مبكرة وكان الامام جعفر على قيد الحياة، وهنا يقع الحلاف في كيفية انتقال الامامة ، أتكون الى ابن اسماعيل ؟ أم ان للامام جعفر الحق في ان يستعمل نفوذه كإمام في نقبل الامامة الى ولد آخر من اولاده وهو موسى الكاظم ؟ وهذا ما فعله الامام جعفر . ان هذه القضية التي تظهر وكأنها اختلاف حول الاشخاص ، تخضع في حقيقة امرها لأمر ابعد شأواً : هو تلك النظرة الى بنية مفارقه تصور مثاليتها شخصيات الأغة الذين يحيون معنا على الارض . هذه النظرة التي تقسم الشيعة الى سبعية واثني عشرية .

ولقد نشأت حول الامام اسماعيل ، الذي تنسب الاسماعيلية اليه ، طائفة من الأتباع المتحمسين ذوي الميول والنزعات التي يمكن وصفها بالشيعية المتطرفة ، بعنى انها حملتهم الى استخلاص النتائج الاساسية من مقدمات العرفان الشيعي التي عرضنا لها فيا تقدم : وهي المظهر الالهي في الامامة ، والايمان بأن لكل امر ظاهر حقيقة باطنة ، وتأكيدهم على يوم القيامة وذلك على حساب مقتضيات الشريعة . ولسوف نجد الافكار نفسها في اسماعيلية ألموت المتطورة ؛ وحول كل ذلك تدور المأساة التي كان موضوعها تلك الشخصية المبدعة التي كان لها أثرها في النفوس وهي شخصية ، ابي الخطاب ، ورفاقه ، وهم اصحاب الامام اسماعيل الذين نقم عليهم الامام جعفر ، ولو ظاهراً على الأقل ، والذي تركت هذه النقمة في نفسه جرحاً عيقاً .

٧- وانه لم يصل الينا من هذا التفاعل الروحي الذي دار في القرن الثامن الميلادي ( الثاني للهجرة ) الا نصوص قليلة. وهي نصوص كافية لإظهار العلاقة بين العرفان القديم والعرفان الاسماعيلي . وأقدم هذه النصوص نص يحمل عنوان « ام الكتاب » وصلنا مكتوبا بالفارسية القديمة . فإما ان يكون هو بالذات النسخة الاصلية ، وإما ان يكون ترجمة "للاصل العربي ، ولكنه على كلتي الحالتين يعكس بأمانة الافكار التي سادت تلك الاوساط حيث تباور العرفان الشيعي . ويبدو الكتاب على شكل حوار بين الامام الخامس محمد الباقر المتوفي عام ٣٣٣ م / ١١٥ ه ، وبين ثلاثة من تلاميذه . وهو يحتوي في بدايته على تلميح واضح لأناجيل الطفولة ( مبيناً كيف ان الامامة في الاسلام بدايته على تلميح واضح لأناجيل الطفولة ( مبيناً كيف ان الامامة في الاسلام العلم الجازي للحروف ، الذي لاقى موقعاً حسناً بصورة خاصة في مدرسة وماركوس » العرفاني ؛ والمجموعة الخاسية التي تسيطر على نظام الكون حيث نلقى بعضالاً ثار المانوية الواضحة ، وحيث يفصح التحليل عن نظام الكون حيث نلقى بعضالاً ثار المانوية الواضحة ، وحيث يفصح التحليل عن هذي فائدة محلتي .

وثمة موضوع أساسي آخر وهو و معارك سلمان السبعة ، ضد العدو ، حيث قام سلمان بأعباء الملاك ميكائيل والانسان السماوي بوضعه التجلي الالهي الأولي ، واذ رفض سلمان الألوهية لنفسه فان هذا الرفض بالذات لما يجعله يستشف تلك الألوهية التي لا يمكن ان تعبيد الا من خلاله ، ولسوف نرى في سياق حديثنا كيف ان النظر الفلسفي البعيد عند الاسماعيلية يجعل سر التوحيد الباطني كامنا في ثنايا هذه القضية بالذات . فالمذهب التوحيدي الذي لا مكان فيه لصور التجلي الالهي يحكم على نفسه بالتنساقض ويتلاشى في وثنية ميتافيزيقية لا تلم بحقيقة ذاتها. ويختتم الكتاب كلامه في موضوع حول و سلمان العالم الأصغر ، بعد ان مهد وأشار الى ان علم الامامة قد أعطى ثماره في تجربة صوفية سوف تتضح ملامحها في الاسماعيلية الصوفية التي نشأت في و ألموت » .

ولقد أشرنا إلى وعلم الحروف ، وهو علم سوف يكون له كبير الأهمية عند جابر بن حيان (الفصل الرابع ، ٢) لا بل عند ابن سينا ايضاً (الفصل الخامس ، ٤) . فهذا العلم الذي نقله المتصوفون السنيون عن الشيعة سوف يأخذ فيا بعد طابعاً موستعاً عند ابن عربي ومدرسته . ونحن نعلم ان جسم الحقيقة عند ماركوس و العرفاني و يتألف من الحروف الهجائية . امسا بالنسبة و للمغيرة ، وهو على الأرجح أقدم العرفانيين الشيعة (توفي عام ١٩٩٨ ، بالنسبة و للمغيرة ، وهو على الأرجح أقدم العرفانيين الشيعة (توفي عام ١٩٩٨ ومن هنا أهمية أبحاثه حول و اسم الله تعسال » . (يقول مثلاً ان سبعة عشر رجلا يبعثون أحياء عند ظهور الامام المهدي ويعطى لكل منهم حرفاً من الحروف التي يتكون منها اسمه تعالى ) . يبقى ان نذكر انه حتى الآن لم تقم أية محاولة منهجية للمقابلة مع قبال اليهودي .

 الفاطمية في مصر ( من سنة ٢٩٦ الى ٩٠٩ ) مع عبيدالله المهدي حيث تحققت آمال الاسماعيلية بقيام مملكة الله. فبين موت الامام محمد ابن الامام اسماعيل وبين مؤسس الدولة الفاطمية تمتيد تلك الفترة الغامضة ، فترة الأثمة الثلاثة المستورين ( والستر عند الاسماعيلية غير الغيبة. فالامام الفائب هو الامام الثاني عشر عند الشيعة الاثني عشرية). ولكننا نشير فقط الى ان العقيدة الاسماعيلية تعتبر ان الامام الثاني من الأئمة المستورين، وهو الامام احمد آخر أحفاد الامام اسماعيل ، قد أشرف على كتابة رسائل اخوان الصفاء وانه هو الذي وضع الرسالة الجامعة ، وهي نظرة الجيالية في مضمون الرسائل جميعاً كتبت على ضوء الباطنية الاسماعيلية ( الفصل الرابع ، ٣ ) . ويمكننها ان نشير ايضا الى مؤلف يمني هو جعفر بن منصور اليمني . ونكون قد أشرفنا مع جعفر هذا على اواسط القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) .

فقد شهدت نهاية هذه الفترة عدداً من المؤلفات الكبيرة المنسقة ، تميزت المصطلحات الواضحة والألفاظ الفلسفية الدقيقة. ولكننا لا نستطيع ان نحدد الظروف التي مهدت لظهور هذه المؤلفات . فباستثناء القاضي النعان ( المتوفي عام ١٩٧٤م / ٣٦٣ ه ) فان معظم المفكرين الاسماعيلين كانوا من بلاد فارس ، وهذه الظاهرة تبدو عند الاسماعيلية بشكل اوضح بما هي عليه عند الشيعة الاثني عشرية. ونذكر من هؤلاء المفكرين : ابو حاتم الرازي (توفي عام ٣٢٣م ٢٣٣ ه ) الذي سوف نشير فيا بعد (الفصل الرابع ، ٤) الى مناقشاته الشهيرة مع مواطنه الطبيب والفيلسوف « الرازي » ، وابو يعقوب السجستاني الذي عاش في حدود القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) وهو مفكر عميق ، ألسف نحواً من عشرين كتاباً 'كتبت بلغة موجزة عميقة ، واحمد بن ابراهيم النيسابوري الذي عاش في القرن الحادي عشر ميلادية ( الخيامس للهجرة ) ، وعرف بكثرة النيساجه وعمق تفكيره ( كان « داعياً » للخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله ،

فكتب عدة رسائل ناقش فيها مذهب الدروز وهم و الاخوان الذين تفرعوا » عن الاسماعيلية ) ، ومؤيد الشيرازي ( توفي عام ١٠٧٧ م / ٤٧٠ ه ) و عرف ايضاً بوفرة انتاجه الذي كان يؤلفه بالعربية والفارسية ، و ُلقتب بحافظ الباب الأعلى في تسلسل المراتب الباطنية ، والمفكر الشهير ناصر خسرو ( الذي توفي بين عام١٠٧٢ م / ٤٠٥ ه وعام ١٠٧٧ م / ٤٧٥ ه ) وقد ألتف كتبه العديدة كلها بالفارسية .

الثامن المستنصر بالله ، بشأن خلفه ، كنف ان الاسماعيلية انقسمت بعد وفاته ( عام ١٠٩٤م / ٤٨٧ هـ ) الى فرعين . الاسماعيليون الشرقيون من جهة ، وهم اسماعيلية بلاد فارس ، وكان مركزهم الرئيسي في قلعة « ألموت » ، ويطلقون عليهم اليوم في الهند اسم ( الخوجا ، Khojas وهم يعترفون بالآغا خان رئيساً لهم . ومن جهة ثانية ، فهناك الاسماعيليون الشرقيون ( اي اسماعيلية مصر واليمن ) الذين يقولون بإمامة المستعلي بالله الابن الثـــاني للمستنصر بالله ، وهم يتبعون نهج السنة الفاطمية القديمة ، وآخر إمام عندهم هو الامام الفاطمي ابو القاسم الطيب ابن الخليفة الفاطمي العاشر الآمر بأحكام الله (المتوفي عام ١١٣٠م/ ٥٢٤ هـ ) فيكون هذا الامام الاخير هو الامام الحادي والعشرون في السلسلة الامامية التي ابتدأت بعلي بن ابي طالب ، ولكنه اختفى وهو ما زال طفلا. وينادي أتباع هذا الفرع من الاسماعيلية ( ويدعون في الهنسد باسم « بُهْرا » Bohras ) كما تقول الشيعة الاثنا عشرية ، بوجوب غيبة الامام مع كل ما تحمله هذه الغيبة من معان ميتافيزيقية ، كما انهم يعلنون ولاءهم للـ « داعي » [داعي البُهرا المطلق اليوم هو طاهر سيف الدين، ويقيم في بومباي ــ الهند ، ويعتبر ( نائب الغيبة ) ] وهو في عرفهم ممثل الامام الغائب .

اما مصير الفكر الاسماعيلي في د ألموت ، فسوف نتحدث عنه فيما بعد . وأما الفكر الاسماعيلي الغربي، وقد اتبع اصحابه السنة الفاطمية القديمة ، فهو

يتمثل بعدد من المؤلفات الضخمة ، كتبت في الممن خاصة ، في حدود نهاية القرن السادس عشر الميلادي (عندما انتقل مقر" والداعي، الاكبر الى الهند). ولقد ظلت هذه الفلسفة اليمنية ، بالطبع ، غائبة عن تواريخ الفلسفة عندنا السر"ية التامة . ( وتجدر الاشارة الى ان اليمن ينتمي ، رسمياً ، الى الفرقة الزيدية من الشيعة ، التي لا مجال لدراستها هنا ) . عرف عدد من هؤلاء الاسماعيليين اليمنيين بوفرة انتاجهم الفكري ، نذكر منهم : سيدنا ابراهيم بن الحامدي؛ الداعي الثاني ( المتوفي في صنعاء عام ١١٦٢م / ٥٥٧ ه ) ، وسيدنا حاتم بن ابراهيم ، الداعي الثالث ( المتوفي عام ١١٩٩م / ٥٩٦ ه ) ، وسيدنا علي بن محمد ، الداعي الخامس ( المتوفي عام ١٢١٥م / ٦١٢ هـ ) الذي ألـف نحواً من عشرين كتاباً أشهرها كتابه الضخم الذي ردّ فيه على انتقادات الغزالي ، وسيدنا حسين بن علي ، الداعي الثامن ( توفي عام ١٢٦٨ م/ ١٦٦٩ م) وهو الوحيد الذي ترجمت له رسالة الى الفرنسية . وتبلغ هــذه الحقبة اليمنية ذروتها في مؤلف لسيدنا ادريس عماد الدين، وهو الداعي الناسع عشر فياليمن الأخيرة التي ذكرناها هنا بالرغم من ان اصحابها عاشوا في حقبة لاحقة للحقبة التي اخترناها كنهاية لهذا القسم الاول من كتابنا .

ه - فالمعنى الدقيق للفلسفة عند الاسهاعيلية يجب ان يبحث في تأويلهم (الموسع في شرح قصيدة لأبي الهيثم الجرجاني) ، ولهـذا الحديث النبوي: « ان بين قبري وبين هـذا المنبر الذي أهدي الناس منه لروضة من رياض الجنة » . لا يمكن لهذا الحديث ، بالطبع ، ان يفهم على ظاهره الحرفي . فمنبر الهداية هو بالذات هذا المظهر الحرفي، اي الشريعة مع كل مـا فيها من أوامر وفرائض . اما القبر فهو الفلسفة التي فيها يصير ظاهر الشريعة حتماً الى ممات وما اليه من فساد وزوال . اما روضة الجنة التي تمتـد بين المنبر والقبر فهي روضة الحقيقة

العرفانية ومجال البعث والإحياء ، حيث 'يبعث المطلع الى حياة جديدة لا تزول . هذه النظرة تجعل من الفلسفة مرحلة تعليمية واجبة ، وهي بلا شك نظرة فريدة من نوعها في الاسلام . انها عصارة الفكر العرفاني الشيعي بر"مته، وهي بالذات ما كانت ترمي اليه و الدعوة ، الاسماعيلية .

لم تعد القضية قضية توفيق بين الفلسفة والشريعة ، وهو توفيق غالباً ما يكون عديم الأثر ، ولا قضية و الحقيقة المزدوجة ، عند ابن رشد ، كا انها ليست ايضاً فكرة اعتبار الفلسفة خادمة للاهوت ، بل هي بين بين . انها ما بين العقيدة والقبر حيث على العقيدة ان تموت وتتحول ثم تبعث في الديانة التي هي بالذات الحكمة الإلهية ودين الحق . وان التأويل هو التفسير الذي يسمو على كل المعطيات الواقعية لكي يعود بها الى مصادرها . والفلسفة تنتهي بالعرفان، وهي تقود من ثم الى الولادة الروحانية . وهكذا نستشف المبادىء المشتركة بين الامامية الاثني عشرية والاسماعيلية . كما اننا نستشف ايضاً المبادىء التي انفردت وتميزت بها اسماعيلية و ألموت ، وهي العلاقة بين الشريعة والحقيقة ، بين النبوة والامامة . وهذه المبادىء ليست مقتبسة عن الفلسفة اليونانية .

وليس من الممكن هذا ان نتوسع بالتفاصيل . هذاك ، على سبيل المثال ، فروق بين النظام الفلكي الخسي عند ناصر خسرو وبين عالم الابداع عند حميد الدين الكرماني . وبالمقابل فان النظام العشري الذي توسع به حميد هذا يتفق مع نظام الفارابي وابن سينا. ولكننا نلاحظ على الأخص عند الفارابي (المتوفي عام ١٩٥٠ م / ٣٣٩ه) اهتاما بالفلسفة النبوية؛ كما ان بعض المؤلفات الاساعيلية الكبيرة ذات الأهمية الحاسمة (كمؤلفات ابي يعقوب السجستاني ، وحميد الكرماني ) قد أليفت ، هي الاخرى، قبل ابن سينا ( المتوفي عام ١٠٢٧م الكرماني ) .

وعلينا ان نبيِّن على وجه الدقة مقــابلة الملامح الفلسفية في فكر اسلامي

اكثر تشعباً واكثر وفرة وغنى مما يفترضه الغربيون حتى اليوم، وان نستخلص الظروف الخاصة لفلسفة لا تذوب في الفلسفة اليونانية ، كل هــذا يبقى عملا للمستقبل . ونحن لا نعطي هنــا الا صورة موجزة لبعض المبادىء الفلسفية وخاصة لتلك التي قال بهـا ابو يعقوب السجستاني ، وحميد الدين الكرماني والمفكرون اليمنيون .



## ١ \_ الاسماعيلية الفاطبية

#### ١ ـ جدلية التوحيد

١ -- لكي ندرك ما للمذهب الاساعيلي من أصالة عميقة تجعله المذهب العرفاني الأول في الاسلام ، وما في هذا المذهب من أمور تميّزه عن الفلاسفة الحلينين، علينا ان نظم بمُنطلقه البديهي الأساسي . فلقد ذهب و العرفانيون ، القدماء الى اشارات وتلميحات محض سلبية ، وذلك لتنزيه تعالى عن التشبيه بكل ما هو صادر او ناشىء عنه : فهو لا يُعرف ، ولا يوصف ، ولا يسمى ، وإن هو الا هوة بلا قرار . فهذه العبارات لها ما يقابلها في المصطلحات الاسماعيلية: فالله هو المبدع ، وغيب الغيوب ، ولا تدركه الأبصار، ولا يمكن ان يُنسب اليه لا اسم ولا صفة ولا نعت ولا وجود ولا عدم وجود . فالمبدع هو فوق الله لا اسم ولا صفة ولا نعت ولا يكون ، انه يمنح الكينونة ، وان كل ما ذكره ذاته . لقد كان للاسماعيلية الى حد ما ، فلسفة ماورائية ، وان كل ما ذكره الفلاسفة الذين يرون رأي ابن سينا فيما يتعلق بالكائن الواجب الوجود ، الماورائيات يبتدىء بفرض الوجود المكائن ، ولكنه لا ينطلق من ثم الا من المكورة . اما ماورائيات الاسماعيلية فهي تسمو الى مستوى فعل التكوين ، المكورة ، اما ماورائيات الاسماعيلية فهي تسمو الى مستوى فعل التكوين ، ووراء المكورة ، الما الكائن هناك خضوع الكائن لفعل الأمر الاول «كن » . ووراء إذ انه قبل الكائن هناك خضوع الكائن لفعل الأمر الاول «كن » . ووراء إذ انه قبل الكائن هناك خضوع الكائن لفعل الأمر الاول «كن » . ووراء

« الواحد » نفسه هناك « الموحّد » الذي يوحد جميع الوحدات . فالتوحيد يشبه ان يكون عندئذ « علم الجوهر الفرد » ، وفي نفس الوقت الذي يستقل الموحّد بذاته عن كل الوحدات التي يوحدها ، فهو فيها وبها يؤكد وجوده .

٧ - وعلى التوحيد اذن ان يتجنب الوقوع في شرك التعطيل من جهة ، وشرك التشبيه من جهة اخرى . ومن هنا جدلية السلبية المزدوجة : فالمبدع هو في آن واحد عدم - وجود وليس بعدم - وجود، لا - زماني وليس - بلا - زماني النح . . وكل نفي لا يكون صحيحاً الا اذا 'نفي هو الآخر . فالحقيقة هي في وقوع هذين النفيين في آن واحد ، وهذان لا يكتملان الا بعمليق التنزيه (وهو ان نبعد عن الله الأسماء والأعمال التي تنسب الى والحدود» او اصحاب الرتب السماوية والأرضية لظهوره تعالى ) ، والتجريد (وهو أن نجر ده تعالى ) ، والتجريد (وهو أن نجر ده تعالى ) ، والتجريد (وهو أن نجر ده تعالى ) ، وهكذا تتركز وتحدد وظيفة التجلي » . ويحدد أحد المفكرين اليمنيين ، في القرن الثاني عشر ، وطيفة التجلي » . ويحدد أحد المفكرين اليمنيين ، في القرن الثاني عشر ، التوحيد بأنه « يقتضي معرفة الحدود (جمع « حد" » وهو المدى والرتبة ) السماوية والأرضية ، والايمان بأن كلاً منها فريد في مكانته ورتبته دون ان سترك معه حد" آخر » .

وهذا التوحيد الباطني يظهر ، في جملته ، بعيداً بعض البعد عن مبدأ التوحيد السائد عند رجال الفقه في الاسلام . ولكي نفهمه حق الفهم علينا ان نعطي الأهمية البالغة لمفهوم « الحد ». ويمتاز هذا المفهوم بأنه يربط بين فكرة « المونادولوجيا » في التوحيد وبين التسلسل الرتبي الأساسي لعلم الوجود عند الاسماعيلية . فهذا المفهوم يقيم علاقة وطيدة بين فعل التوحيد ( وهو معرفة الواحد ) وبين التوحيد ، وهو منشأ الوحدة وتكوّنها ، انه توحد الوحدة وبعبارة اخرى فان الشعرك الذي يفسد الألوهية بإدخاله الكثرة فيها هو بحد ذاته افساد للجوهر الانساني الفرد الذي لا يقسد ر له ان يتكون في وحدة حقيقية ، لانعدام معرفته بد « الحد » الذي هو « محدوده » ، ذلك « الحد »

الذي يحدد له مرتبته في الوجود . اذن السؤال هو : الى أي «حد » يرجع انبثاق الوجود عن المبدع ؟ وبتعبير آخر : كيف يتكون « الحد » الاول الذي هو الكائن الاول ؟ أي ما هو « الحد » الذي تخرج عنده الألوهية عن غوضها وخفائها المطلق ؟ وما هو « الحد » الذي تتكشف عنده الألوهية بشكل شخص فتصبح العلاقة الشخصية بها إذ ذاك ممكنة بالمعرفة والمحبة ؟ وكيف تنبثق « الحدود » كلها على أثر التجلي الالهي الأولي ؟ وان طرح هذه الأسئلة يعني التساؤل حول النشأة الأزلية لعالم الإبداع ،

٣ - اما الكتاب الأقدمون (الايرانيون الذين ذكرناهم سابقاً) فقد نظروا الى تلك النشأة على نحو نظرتهم الى انبعاث الوجود من العقل الاول . واما الكتاب اليمنيون فيذكرون ان العقول جميعاً ، الصور المنيرة الملائكية لعالم الإبداع قد أبدعت كلها دفعة واحدة وعلى قدم المساواة فيا بينها ، ولكن هذا كله لم يكن الا « كالا أو لا » . اما « الكال الشاني » الذي ينبغي له ان يكو نها نهائياً ويبعثها في الوجود فهو يترتب على انجازها للتوحيد الذي يتوقف عليه « توحله » كل كائن من الكائنات . فبالتوحيد يتم تميز الكائن ، وطبيعته وتدر جه في اسلم الكائنات . ولنلاحظ على الفور ان كلمة « إبداع » ، وهو الابداع الخلاق المباشر ، هي وقف على الفمل الأزلي الذي يأمر «عالم الابداع » بقوله « كن » ، فيكون ( وتجدر الاشارة الى ان هؤلاء المفكرين لا يوافقون على فكرة الخلق من لاشيء ) . ان عالم الابداع او عالم الأمر يتعارض مع عالم الخلق . وصدور الوجود او الانبعاث ، كا هي الحال عند اليمنيين من الاسماعيلية ، يبتدىء انطلاقاً من المقل الأول ، وهو المقل الكلي » .

هــذا العقل الكلي هو نفسه الكائن الخاضع لفعل الأمر . وبوصفه المبدّع الاول فهو فعل الابداع عينه . وهو عينه كذلك كلام الله ، لأن فعــل الأمر هذا (كن ) الذي ينشأ عنه ظهور العقل الاول في كائن أول يؤلف مع ذلك

الظهور وحدة لا تنفصم . ويقول المؤلفون اليمنيون ان العقل الاول هو أول من أنجز التوحيد ودعا اليه الصور المنيرة الاخرى . ومن هنا أعطي له اسم و السابق ، اما المؤلفون الأقدمون فقد تمسكوا بالتأمل في هنده الحالة النموذجية لهذا التوحيد الاولي على انه طقس منالطقوسالفلكية المثل بالعبارة الدالة على الايمان الاسلامي : و لا إله الا الله ». إذ في هذا التوحيد تم تحديد كيان العقل الاول ، وهو تحديد يجعله و الحد ، الاول ، التجلي الإلمي الأولي. اما التعقل الذي يعي به مبدعه الذي صدر عنه فهو كذلك الهوية الإلهية الوحيدة التي يمكن لمعرفتنا ان تدركها ، انها الله كما هو بحد ذاته ، كما يظهر في التجلي .

 إلى التوحيد في مرحلته ، يؤلف سر وجود العقل الأول. لا إله : هي نفي محض ؛ فالغيب الإلهي لا يدع مجالًا للتعرف الى أية ألوهية ، او التأكيد عليها ، او إمكان وصفها بصفات . ويتبع ذلك ، ( راجع الحركة الجدلية التي عرضنا لهسا أعلاه ) عبسارة استثنائية ( إلا ) وهي تأكيد خاص مطلق لا ينجم عن أية مقدمات منطقية . وبين هذين الموقفين يتضح الطريق البارز بين وهدتي التعطيل والتشبيه . ذلك ان العقل الاول او الكائن الاول بتحققه من لنفسه ، أَسَدُا الامر بالذات يوهب اليه اسم الألوهية الأعظم ؛ وهو بهــذا ، الهوية المبدعة الوحيدة التي يمكننا التعرف اليها . وهنا يكن السر كله للإله كا يظهر في التجلى . ان ألاثبات « الا الله » يستدعي للوجود العقل الثاني ، النفس الكلية ، المنبعث الاول المسمى بـ و التالي ، . وذلك لأن العقل الاول بتأمله في ذاته ، وبإدراكه لقصوره الشخصي يوجه تحدياً لهذا القصور ؟ ثم ان وجود العقل الثاني يكوّن 'بعسداً إيجابياً في وجود العقل الاول . او بتمبير يمني : ان توحيد العقل الاول يجعل توحيد العقل الثاني ممكناً وذلك بمعنى ان العقل الثاني يضيف عبارة « الا الله » الى العقل الاول الذي يكون بالنسبة له حداً او سابقاً . ولكن العقل الاول قد طرح الألوهية ، منذ البـــد، ،

خارجاً عنه ، على المبدأ الاول الذي كان سبباً في نشأته . لهدا ، وبنفس الطريقة ، من حد الى حد ، يصبح التوحيد ممكناً دونما تشبيه او تعطيل في حين ان المحافظين من اهل النص يقعون في شرك الصنمية الميتافيزيقية التي يد عون تجنسها .

ان تحاشي الصنمية الميتافيزيقية يعني الاعتراف بأن هوية المبدع الوحيدة التي يمكننا إدراكها هي المعرفة التي يملكها العقل الاول؛ بفعل وجوده نفسه؛ عن المبدع الذي أوجده . ولكن هــــذه المعرفة هي في حد ذاتها لامعرفة : فالعقل الاول يعلم حتى العلم انــه ليس بإمكانه ان يدرك غور حقيقة المبدع . ومع ذلك ففي خارج هذا المجال ، لا معنى للكلام عن وجود حقيقة إلهيــة او عدم وجودها وذلَّك لأن المبدع مــا هو بكانن يمكننا تحديد ماهيته ، ولا بغير - كائن يكننا ان نذكر نفياً ما ليس بهو . لهـذا فان العقل الاول في مجمل العرفان الاسماعيلي هو الإله كما يظهر في التجلي ، وهو ستر ودعامة في آن ولكن علينا ان نفهم هذا الاسم من خلال اللفظ الصوتي الذي يبيّنه لنا بدقة الأصل الذي تشتق منه كلمة و الـ له ، على حد قول المفكرين الاسماعيليين ومعهم بعض النحويين العرب . ( وليس همّنا هنا ان نوفق بين علمـاء النحو وعلماء اللغة بقدر ان نظهر ما هو حاضر في الذهن الاسماعيلي ). انهم يقولون بأن كلمة ﴿ الله ﴾ تشتق من الأصل ﴿ وَلَهُ ﴾ باعثة فكرة الإصابة بالذهول والشجن (كما 'يصاب المسافر في الصحراء ) : إله - ولاه . كما إننا نستطيع على نحو ي تشخيصي للفكرة من خلال الكتابة ان نقرأ كلمة ﴿ أَلَمَانِيَّة ﴾ التي تعني الألوهية ، على انهـا ﴿ أَلَ ــ هَانَـيَّـة ﴾ وهي حالة المتأوَّه المشتاق . انه لشعور ذو شجون نحو السر الإلهي : الفكرة بأن الهوية الإلهيــة لا تبلغ جوهرها الا في حالة النفيعند العقل الاول او الفلك الاول او فيحالة الذهول والشجن التي تُملّم به عندما يشعر بقصوره عن بلوغ الألوهية في ذاتهـــا ، التي يهبه إياها تعالى فيرفض قبولها لنفسه ؟ وهو يصبح هكذا بالنسبة لكل ما يصدر عنه موضوع شوق وحنين. ويتكرر هذا الجدال نفسه في كل وحدود، السماوات والارض. فهما كان من امر و الحد ، الذي ندركه فهناك دوماً حد آخر فيا وراءه. ان التسلسل الرتبي الميتافيزيقي للعرفان الاسماعيلي تمتسد جذوره في ذلك الشعور نحو تلك الآماد البعيدة ، ذلك الشعور الذي يحمل معه ، كما سنرى ، الدعوة الاسماعيلية كلها في حركة تصاعدية دائمة .

ه ــ والعلاقة المحددة أصلا ، هي إذن علاقة بين الحد الاول والمحدود الاول اي بين العقل الاول والعقل الثاني الذي يصدر عنه وله فيه حد وأفق. انها ثنائية «السابق» و «التالي» ، «القلم واللوح» التي يقابلها على الارض النبي ووصية ، الامام الاول لحقبة من الزمن . هذه «البنية الثنائية» تتكرر في مختلف درجات التسلسل الرتبي في السماوات والارض ، بتقابل احداها للاخرى . وهدا ما يفسر لنا قول الاسماعيلية « من عرف نفسه فقد عرف ربه » . ولكن مع وجود العقل الثالث تنبثق المأساة التي تحمل في ثناياها اصل الشر وتنسبه الى ماض يرجع الى قبل وجود الانسان على الارض .

#### ٢ ـ الفاجعة السهاوية ومولد الزمان

١ — اذا كانت الجماعة الاسماعيلية تشير الى نفسها بأنها دعوة الى التوحيد الباطني فذلك لأنها تبدأ في السماء بنداء يوجهه العقل الاول فيا قبل الأزمان الى جميع صور عالم الابداع الملائكي النورانية . وهذه الدعوة هي دعوة خالدة وليست الدعوة الاسماعيلية الا صورتها [ او مثالها ] الارضية في هذه الحقبة المحمدية من الدور الحالي للنبوة . وهي تبدأ وجودها على الارض ، اي في عالم الحس مع آدم الاول ، لا بل قبل آدم دورنا نحن ، بمدة . ومع ان العقل الشاني ( المنبعث الاول ) يستجيب لهذا النداء ، الا ان العقل الشالث الذي يحدث عن اجتاع ثنائية العقلين الاولين ، يعارضه بالسلب والرفض . وهذا

العقل الشالث هو آدم الروحاني ... آدم الملكوتي ... ملاك الانسانية الأم والذي تمثل الخيلة الميتافيزيقية بشخصه وبواسطة الرموز ، التساريخ القدساني لأصل البشرية .

اذن ، فان آدم الروحاني يثبت امام نفسه دون حركة في دوار منالدهشة فيرفض الحد الذي يسبقه (العقل الثاني) لأنه لا يرى انه اذا كان هذا الحد يحد من مدى أفقه ، فانه 'يرجع رغم ذلك ، الى مــا هو أعلى . وهو يظن ان بإمكانه الوصول الى المبدع الحصين دون هذا الحد الوسيط، وذلك لأنه يعتقد، نظراً لجهل صفة الإله الموحى في العقل الاول ، ان معنى كل ذلك هو تكنُّه العقل الاول للمبدع اي للألوهية المطلقة . ثم يجعل من نفسه مطلقاً ليفر من هذه الوثنية ، فيقم في أسوأ وثنية ميتافيزيقية . ولكنه عنـــدما ينتزع نفسه اخيراً من هذه الحيرة ، مثله في ذلك مثل الملاك ميكائيل عندما حمل لنتصاره على نفسه، يرمي بظل إبليس (الشيطان، أهرمن) بعيداً عنه الى العالم السفلي، حيث يظهر في أدوار الستر ، الدور تلو الدور . ولكنه يرى نفسه عنـــدها مُتَجاوَزاً قد أصابه التخلف وعاد القهقري . فبعد ان كان الثـــالث اصبح العقل العاشر . وهذه المسافة هي مقياس زمان حيرته الذي عليه ان يتخلص منه. ثم أنه يبدأ بتتبع الكروبيين السبعة أو الكلمات الالهية السبعة التي تعين الملاك – آدم في العودة الى نفسه . والسبعة تشير الى المسافة المثالية لسقوطه والزمان هو تخلفه عن نفسه، وبالتالي فانه لمن الصحيح تماماً ان يكون الزمان هو ﴿ الْأَبِدُ المُتَخْلَفُ ﴾ . ولهذا فان ثمة سبع حقب تساوق دور النبوة ، وفي كل حقبة من هذه الادوار سبعة أئمة ، وتلكُّ هي أسس دعائم التشيع السبعي او الاسماعيلي : فالمسدد ٧ يرقم تخلف الأبدية في عالم الابداع وهو تخلُّف سيهزمه العقل الثالث ، الذي اصبح عاشراً ، بخاصتُه ولخاصتُه .

غير ان هذا التخلف 'يدخل في الكائن النوراني 'بعداً غريباً عنه يظهر في الكدرة؛ وانه لمن المفيد جداً ان نتذكر هنا بأن الظلام ( البرزخ ، اهرمن )،

في الحكمة الالهية الزروانية في فارس القديمة، يحدث من تشكك يبدأ في فكر زروان الالهمية العظمى . ومع هذا فان زروان الدى الزروانية والكيومرثية الذين يتكلم عنهم الشهرستاني (القرن السادس هم الثاني عشرم) ليس هو ابدأ الالوهية العظمى، وانما هو ملاك من عالم الابداع. ونحن نستطيع ان نقول ان آدم الروحاني الملاك الثالث في خلق العالم عند الاسماعيلية ، هو شبيه الملاك زروان عند تلك الزروانية الحديثة المتأخرة .

٢ — وفي داخل كل عقل ملائكي من عالم الابداع ، عالم ابداع لصور لا تحصى من النور ؛ وهي تلك التي تؤلف عالم ابداع آدم الملكوتي وتثبت معه في نفس التخلف ؛ فيسمعهم بدوره الدعوة الباقية ، فيردونه وينكرون عليه الحق في توجيه مثل هذا النداء ، وهم في ذلك على درجات متفاوتة من العناد والثورة . فيسبب هذا الإنكار كدرة في العمق الأساسي لوجودهم ، بعد ان كان تأججاً خالصاً. وفهم الملاك آدم انهم اذا ظلوا في العالم الروحاني الخالص فانه لن يستطيع ان يتخلص من ظلامهم [ من برزخهم ] ابداً . ولهذا فانه جعل من نفسه محدثاً لعالم الطبيعة كأداة تجد فيها الصور ، التي كانت نورانية في الماضى ، سبيل خلاصها .

في هذه القصة الرمزية ، تذكرات مانوية واضحة . وبخلاف ذلك فان المقل الثالث الذي اصبح عاشراً ، يحتل عند الاسماعيلية نفس المقام ونفس الدور الذي يمثله للفلسفة السينويين والإشراقيين . (أدناه الفصلان الخامس والسابع) . انه المقل الفعال الذي ذكرنا فيا سبق سبب إدماجه مع الروح القدس جبريل ، كملاك المعرفة والوحي . ولكن يبقى فارق أساسي؛ فالحكة الالهية الاسماعيلية ، لا تضع المقل الفعال في المرتبة العاشرة نتيجة للفيض ، ولكنها تجعل من ذلك وجها أساسياً له وفاجعة ، تشكل تمهيداً وتفسيراً لإنسانيتنا الارضية الحاضرة .

لقد أصيب كل أعضاء عالم الابداع برعب قاتل عندما رأوا البرزخ

(الظلام) يحتسل وجودهم كله . ومن الحركة الثلاثية التي كانوا يقومون بها ليتخلصوا من ذلك نتجت أبعاد الفضاء الكوني الثلاثة . فأما الكتلة الاكثف فقد ثبتت في المركز واما الفضاء الكوني فقد انفجر الى عدة منساطق : في الكرات الساوية ومنساطق العناصر . ثم راح كل من الكواكب ، ولألف من السنين ، يمارس بدوره نوعاً من الوصاية على عالم لا يزال يتبرعم حتى كان دور القمر في أوائل الالف السابع ، فحدث الانسان الاول مصحوباً بصحابته على شكل نبتة قاسية نمت في الارض .

#### ٣ ـ الزمان الدوري

## التاريخ القنساني والحدود

البداعية ] . فلا بد من التمييز اذن بين أصله الملكوتي ، آدم الروحاني ، الابداعية ] . فلا بد من التمييز اذن بين أصله الملكوتي ، آدم الروحاني ، الملاك الثالث الذي اصبح عاشراً ، وبين آدم الجزئي الذي بدأ بدورنا الحالي . فهو يختص بأنه و التمثيل الطبيعي لعالم الابداع الأصيل ، وبالطبع فانه لا يشابه الانسان البدائي المولود من نباتاتنا ابداً . وهو يظهر في سيلان يشابه الانسان البدائي المولود من نباتاتنا ابداً . وهو يظهر في سيلان مرافقاً لكنه يفضلهم جميعاً كا يفضلون هم بدورهم بقية الانسانية التي تتفتع في الوقت الذي يتفتحون فيه نفسه ، كا يفضل الباقوت الاحمر كافة الاحجار الكرية الاخرى . وهو مع هؤلاء المرافقين السبعة وعشرين يمثلون والانموذج ، المرئي لعالم الابداع الملائكي الاول [ نعني الانموذج الطبيعي او الفيزيقي ] لأنهم الإنسانية المؤمنة بعالم ابداع الملاك العاشر والمجيبون لدعوته . وهم يسمون روحياً وفيزيقياً على بقية الآدميين من بقية جزر الارض من الذين أبدعوا معهم وحية خلق واحدة ؟ وهذا السمو في الارض إن هو الا أثر لإيمانهم بالساء.

وآدم الارضي الابتدائي هذا ، هو مظهر لآدم الملكوتي وحجابه ( بابه ) معا. انه فكرته الاولى وكلمة معرفته وجوهر فعله والمشروع الذي يتلقى انواره ؛ وكاكان آدم علمي النبوة اليهودي والنصراني، معصوماً من كل دنس ومن كل خطيئة فقد اطلق هذا الامتياز على الأثمة الاولياء دوراً بعد دور . فقد كان دوره دور الكشف، وهو عصر من الايمان كان الوضع الانساني فيه، حتى في خصائصه الفيزيقية لا يزال وضع وانسانية من الجنة ، فكان الناس يدركون الحقائق الروحية مباشرة وليس من وراء حجساب الرموز . ولقد ابدع آدم الاول و الدعوة الشريفة ، في هذا العالم ، وهو الذي اقام حدود عالم الدين ووزع اثنا عشر داعياً من مرافقيه السبع وعشرين في جزر الارض عالم الدين عشر وأقام أمامه اثني عشر حجة هم نخبة مرافقيه . وباختصار لقدكان مؤسس هذه الحدود الباطنية المتصلة ، والمستمرة من دور الى دور ومن حقبة مؤسس هذه الحدود الباطنية المتصلة ، والمستمرة من دور الى دور ومن حقبة الى حقبة ، وذلك حتى عهد الاسلام ، وحتى ما بعد عهد الاسلام .

وعندما نص آدم الاول على خليفته ، عاد فنقل الى عالم الابداع حيث تلا الملاك العاشر ( آدم الملكوتي ) وارتفع هذا الاخير بعدها ومعه جميع الحدود من العقول الى مرتبة أعلى من مرتبته السابقة. ولا تتوقف هذه الحركة التصاعدية حتى يعود الملاك – العقل الثالث ، الذي جمده ضلاله وأنزله الى المرتبة العاشرة ، الى دائرة المنبعث الثاني او العقل الثاني . وكذلككان الامر مع الآئمة الذين خلفوا آدم في هذا الدور الكشفي الاول. ولقد تلا هذا الدور من الكشف وهكذا . من الكشف دور من الستر . ويلي دور الستر هذا دور من الكشف وهكذا . وتظل هذه الادوار في هذا التعاقب المدوس حتى قيامة القيامة ، التي تكل استهلاك كورنا ، وتعيد انسانيتنا وملاكها الى حالتهم الاصلية . وتقدر ، بعض كلمات الآئمة الاولياء الدور الكبير (او الكور الاعظم) بـ ٣٦٠٠٠٠٠٠ منة .

٧- ومن البديهي أن الحكماء الالهيين الاسماعيليين ايستطيعون الكلام اوبأغزر

ما يمكن من التمبير ، عن الانتقال الذي تم من دور الكشف الذي سبق ثم اوصل الى دور الستر الحالي، اي الدور الذي نحاضره . فلقد قام الاسماعيليون بتأويل بالغ في المعتى لقصة آدم في القرآن والانجيل. وهي ليست عندهم بقصة البدء المطلق وانما هي قصة حدثت غداة مصائب كبرى رهيبة . فخلال الثلاثة الاف سنة الاخيرة من دور الكشف السابق ، حدثت اضطرابات جسيمة اجبرت الكبار الأعلين على اعادة نظام الاسرار والتقية . فقد اعيدت العلوم الروحية الى السكون وباتت الانسانية غير جديرة بنشر الغيوب ، فلا بد من ابداع شريعة ، وقانون ديني ، لا يحرز تأويلها إلا الذين يقودهم هذا التأويل، عن طريق ولادة جديدة في عالم الرموز ، الى القيامة . وليس معنى الخروج من الجنة إلا السقطة . فأما من الآن فصاعداً فليس ثمة سوى « الجنة بالقوة » أي الدعوة الباطنية أو الاسماعيلية .

وهم يفهمون قصة آدم القرآنية على انها تنصيب للامام اليافع آدم (او النص عليه ) من قبل ابيه ممنيد آخر أئمة دور الكشف السابق، وأقر بولايته كل و الملائكة الارضين ، إلا ابليس – الشيطان ورهطه . ولقد كان ابليس من حدود الدور السابق ، أما اليوم فتظهر في شخصه صورة البرزخ المسرع الى الارض والذي كان يظهر في السابق بواسطة آدم الملكوتي . وان كلمات ابليس وكانت للتأثير في آدم وتحريك حميته ليبلغ الناس المعرفة التي كانت لهما الاثنان في الدور السابق ، أعني معرفة القيامة . ولقد خان آدم الامانة تحت تأثير نزوة جارفة وأحال كل ما لا يمكن ان يعلم إلا بواسطة الامام الأخير قائم القيامة إمام دورنا هذا ، الى الجهالة .

٣ - ويجب ان تفهم بنية دور الستر الذي ابتدأه (آدمنا) على انها البنية الاصلية التي اقامها اول آدم على الارض ، وهو اول إمام فيهـا ، مطابقة [ او مثالاً ] لبنية السماوات المرئية ولبنية السماوات غير المرئية . وكما أشرنا الى ذلك سابقـا ، فانه يرمز الى درجات المراتب او التسلسلات السماوية او

الارضية عادة بمصطلح دحد، ، والحد يحدد أفق الوعي لكل درجة من هذه الدرجات ، ونمط المعرفة المناسب لنمط وجودها . فكل حد ادنى يكون عدوداً بالحد الذي يعلوه مباشرة . وبالاضافة الى كون هذه البنية اساسية لفهم التوحيد فهي تعين كذلك سياق الانتروبولوجيا [ علم الانسان ] كله .

ومع ان المعنى التـــام للحدود الباطنية خلال حقب الاسماعيلية لا يزال يطرح أمامنا الكثير من المسائل إلا أن ثمة محاولة قام بها حميد الدين الكرماني ( ٤٠٨ هـ / ١٠١٧ م ) حول هذا البنيان . فثمة الحدود السماوية أو وحدود المافوقية، وثمة الحدود الارضية أو « حدود الماتحتية ، ، وهي متاثلة الواحدة مع الاخرى . ويشكل مجمل كل واحدة من هاتين عشر درجات يتصل بعضها ببعض على شكلين ثلاثي وسباعى. ١) فثمة ناطق على الارض، أي ني ينطق كلمات النص المنطوق بالصبغة الظاهرة كمدونة ( للشريعة ) وللدين الوضعي . فالناطق هو الشبيه الارضى للعقل الاول الذي (يبتديء الدعوة دفيالساء،). ٢) وثمة الوصى: أذ الامام ، وهو مستودع الوحى النبوى والوارث الروحاني المباشر للنبي ، أساس الامامة وامام الحقبة الاولى ، فان مهمته الخاصــة هي التَّأُويلِ الباطني الذي يعود بالظاهر الى أمه ؛ الى اصله ؛ نعني الى مــا خفي ـ منه . وهو بهذا يشبه العقل الثاني ، المنبعث الثاني ، النفس الكلية . (وثنائية النبي – الوصى ) او العقل الاول والعقل الثاني مطابقة هنـــا لوجهي الحقيقة المحمدية الباقية في التشيع الاثني عشري، (انظر اعلاه أ-٣)؟ ٣) وعمة الامام الذي يخلق الاساس ويديم توازن الباطن والظاهر خلال الدور ، ولهــذا فانه لا غنى عن خلافته للأساس . فهو شبيه العقل الثالث، آدم الروحاني . وبهذا توجد دائماً وفي كل حقبة سباعية أو عدة سباعيات من الأنمة تمثل مسافة « التخلف » او الزمان الذي على آدم السماوي ان يتخلص منه بمساعدة خاصة لبعود الى مرتبته السابقة . أما الحدود السبع الاخرى ، فيشابه كل منهــا ،

وعلى التوالي ، صيغة من صيغ النور او عقول عالم الابداع الاخرى . فالباب شبيه الإمام والحجة شبيه الكافل أي النبي ( وهو يأخذ معنى خاصاً جداً لدى اسماعيلية ألموت ) . وثمة ثلاث درجات اصلية « للداعي » ودرجتان فرعيتان : « المأذون المطلق » وهو الذي يستطيع ان يتقبل طلب المستجيب الجديد . و « المأذون الحصور » الذي يجتذب الحديثي الايمان .

وكذلك تتمثل البنية العمودية للحدود الباطنية التي تستمر بحسب مؤلفينا هؤلاء ، دوراً بعد دور . ولصيغة عالم الدين هذه ما يماثلها شكلاً في صيغتها ؟ فالزمان الذي هو زمان التاريخ القدساني . فكل حقبة من دور النبوة اي من دور الستر ، يبتدؤها ناطق او وصي تليه سباعية واحدة او اكثر من الأغة ثم تختتم بإمام أخير هو القسائم اي إمام القيامة ( قائم القيامة ) الذي 'يتم الحقبة السابقة وهو مقيم النبي الجديد. ومجموع الحقب السبع يؤلف دور النبوة بكليتها ( وهي فكرة مشتركة بينهم وبين علم النبوة الشيعي ) . وهذه الحقب السبع هي حقب الأنبياء الكبار الستة : آدم وإمامه شيث ، نوح وإمامه سام ، ابراهيم وإمامه اسماعيل ، موسى وإمسامه هارون ، عيسى وإمامه شعون ، محمد وإمامه علي . اما الناطق السابع فهو إمام القيامة ( وهو ما يطابق الامام الثاني عشر عند الامامية ) الذي لن يأت بشريعة جديدة ولكنه يكشف المعنى المستور للإيحاءات وما يصحب ذلك من صخب واضطرابات ؟ يكشف المعنى المستور للإيحاءات وما يصحب ذلك من صخب واضطرابات ؟

# ٤ ـ علم الامامة وعلم المعاد

١ – قد يكون فهمنا لمعنى علم الامامة وللوجود المعادي الذي يحكم الوجدان الشيعي معه ، أفضل فيما لو تذكرنا ما سبقت الاشارة اليه هنا من أن علم الامامة الاسماعيلي مثل علم الامامة الشيعي عموماً ، وقد وجد نفسه

أمام مسائل ، شبيهة بتلك المسائل التي واجهت عـــلم المسيحية خلال القرون الاولى من عصرنا هذا ، فكان يصل منها دائمًا الى حلول ذات نمط «عرفاني»، طالما ألقى علم المسيحية الرسمي بها عرضًا .

وما يهم الكتاب الاسماعيليين عندما يتكلمون عن ناسوت الامام ، هو ان يميحوا الى أن جسد الامام ليس جسداً مكو نا كبقية أجساد النساس الاخرى من اللحم ، إذ ان هذا الجسد انما ينتج من مغناطيس كوني يمارس عمله على أجساد المستجيبين الأثيرية ونفسهم الريحية . وهذه البقيايا الأثيرية تتصاعد من سماء الى سماء ثم تنزل مطهرة ومعها اشعاعات قرية فلا يراها الادراك النظري ، ثم تحط على شكل ندى سماوي ، على سطح ماء صاف او على بعض الثار . حتى اذا ما استهلك إمام الفترة هذا الماء وهسذه الثار هو وزوجته ، يصبح الندى السماوي برعماً لجسد لطيف هو جسد الامام الجديد . وهو غلاف يشار اليه بأنه جسد كافوري فيه لطافة وبياض الكافور . ومن هذا الجسد يتكون ناسوت الامام . ونحن اذا كنا نتكلم هنا عن الناسوت فليس معنى ذلك اننا نتكلم عن اللاهوت وانما عن جهد في تخيل وتصور القوى الروحية وذلك كما في علم المسيحية العرفاني . ولهاذا فان اتحاد الناسوت واللاهوت في شخص الأثمة لا يصل اطلاقاً الى فكرة د الاتحاد الاقنومي للطبيعتين ، ومع كل ما يتبع عن هذا المفهوم من نتائج فلسفية وتاريخية واجتاعة .

٢ – ولا بد لنا لكي نفهم ما يعنيه العرفان الاساعيلي بلاهوت الامام من ان ننطلق بما يمثله « كولادة روحانية ». وهنا بالذات نبصر تذكراً واضحاً للعرفان المانوي . يقول ذلك المؤلف اليمني ، الذي ذكرناه أعلاه ، موضحاً « عندما يعلن المستجيب انتسابه أمام أحد حدود الدعوة ، يتصل بروحه وهو يلقي بقسمه ، هذا اذا كان صادق الايمان خالص النية ، قبس من النور يظل قريباً منه دون ان يمتزج فيه ». ولكن يظل كبر هذا القبس ونموه كنور،

متعلقين بفكر وعمل هذا المستجيب ؛ فاذا ما نجح في ذلك جذبت صورة نور المستجيب المؤمن منذ وقت وجوده الى صورة نور صاحبه الذي يسبقه في المرتبة الصوفية وذلك بواسطة ، مغناطيسية عامود النور ، . ( وغمة ضرب من الميثاق الفروسي الصوفي يجعل كل المستجيبين مسؤولين بعضاً عن بعض حتى في العالم الآخر). فيرتفعون معا الى الحد الذي يعلو عليها ، وهكذا دواليك حتى يصلوا جميعاً الى مرتبة يشكلون فيها، بجمل الحدود او ، الهيكل النوراني ، الا انه هيكل روحاني محض . وهسذا الهيكل النوراني هو الامامة وهو كمثل لاهوت الامام .

٣ - ومنذ ان ينص على الإمام الجديد ، يصبح هذا الامام سند ومرتكز الهيكل النوراني . ولاهوتيته او إمامته هي هذا الجسد الروحاني المكون من كل صور المستجيبين النورانية . وكما كان الامر بالنسبة لآدم الاول ، فان لكل إمام من الأغة الذين يتعاقبون في كل حقبة من حقب الدور ، هيكله النوراني القدساني الخاص والذي يتكون بهذه الطريقة . ومجموع الأغة يشكلون الهيكل النوراني الاعظم ، وهو على وجه التقرير قبة الهيكل النوراني . وعندما يترك إمام من الاغة هذا العالم ، يرتفع هيكله معه الى احشاء الملاك وعندما يترك إمام من الاغة هذا العالم ، يرتفع هيكله معه الى احشاء الملاك العاشر ( آدم الروحاني - الانسان الملكوتي ) ثم ينتظرون هناك جميعًا قيامة القائم أو إمام القيامة الذي يختم الدور ليرتفعوا معه عند مجيئه لخلافة الماشر .

ولدى كل قيامة كبرى (قيامة القيامة) من اللاتي يختتمن دور ستر أو دور كشف ، يأخذ الامام الاخير القائم ، كل هيكل الحدود الصوتي معه ويرتفع الى عالم الابداع حيث يخلف الملاك العاشر ، آدم الروحاني كمحدرث للعالم الطبيعي . أما الملاك العاشر فيصعد مرتبة في عالم الابداع الذي يجتذبه معه بكامله في هذا الصعود . وهكذا فان كل قيامة كبرى وكل ختام دور ، يسمح لمسلك الانسانية ان يقترب بنفسه وبرهطه من مرتبته ومرتبتهم الاصلية ،

وكذلك فان تعاقب الادوار وألوف السنين ينهي و الزمان ، او و الابدية المتخلفة ، الناتجة من برزخية الملك الآنية . وهكذا تقترب و الفاجعة السهاوية ، من نهايتها ؛ فالخلق والوجود وجهان لذات السيرورة التي تفضي الى هذه النهاية . إن معنى إحداث العالم وغايته هو ايجاد أداة يعود بها آدم الملكوتي الى مرتبته المفقودة ، وهو يعود الى هذه المرتبة بمساعدة جميع الذين يقبلون دعوته في عالم الابداع قبل وجودهم على الارض أو من يستجيبون لدعوة الانساء والأثمة في هذه الحياة .

إلى تلك المنطقة التي يسميها علم الفلك و رأس ذنب التنين ، ( وهي النقاط التي يقطع فيها مدار القمر مدار الشمس ) أي منطقة البرازخ التي يدور فيها الجرم الازلي المصطفى لكل الشياطين الانسانية ومجموعة الافكار والمشاريع المؤذية التي تهدف الى إحداث المصائب التي تهز عالم البشر .

ولهذا فان الاحداث الارضية لا يمكن ان تفهم إلا بباطنها ، أي بعلاقتها « بفاجعة السهاء » . وهذه الاحداث هي التي تهيء لنهاية هـذه الفاجعة . وتتمثل في « فلسفة التاريخ » هذه ، رؤيا عظيمة لحكة لدنية [ فلسفة نبوية ] لا نجدها إلا في الفكر الاسماعيلي . وفي الواقع فان الرواية الاسماعيلية للتشيئع تقدم خطوطاً مشتركة بين كل مذاهب التشيع : الأخلاقية المعادية ، ووجه القائم الذي يشابه كا رأينا البارقليط الذي ورد ذكره في انجيل يوحنا خصوصا . ولهذا فان أبا يعقوب السجستاني ( القرن الرابع هـ / العاشر م ) كان يرى في فروع الصليب المسيحي الاربع ، وفي كلمات شهادة التوحيد الاربع رمزاً لنفس السر ألا وهو ظهور الإمام الذي يرتفع في ليلة القدر ( سورة ليلة القدر ) اذ ان هذه الاخيرة هي ليلة الانسانية ذاتها في دور الستر الذي نخاضره .

# ٢ ـ اسماعيلية أَلَمُوت

#### ١ - حقبها ومصادرها

الساور الما النا الله على والقصة السوداء التي نالت من اسم الاسماعيلية ومن ذكرى ألموت طويلا نتيجة لفقدان النصوص الحقيقية . ولا ريب السالم المسؤول الاول عن ذلك هو نحيسة الصليبيين ونحيلة ماركو بولو . وفي القرن الناسم عشر ظهر أديب ومستشرق نمساوي هو « فون هامر بورغستال » فألقى بوساوسه عن و الجمعيات السرية » على هؤلاء الاسماعيليين المنكودي الطالع واتهمهم بكل الجرائم التي يعزوها البعض في اوروبا الى « الماسونيين » والبعض الآخر الى اليسوعيين ، وكانت النتيجة تلك المقالة عن « الحشيشية الفتالة » ( ۱۸۸۸ ) التي ظلت تحمل على محمل الجد طويلا . وتمسك سلفستر دي ساسي هو الآخر في بحثه عن ديانة الدروز ( ۱۸۳۸ ) ، وبحسا سفستر دي ساسي هو الآخر في بحثه عن ديانة الدروز ( ۱۸۳۸ ) ، وبحسا يشبه المشق ، فجعل كلمة Assassin مشتقة من حشاشين . وانحا سبب ذلك هو الماخلاقية ، والأغرب من ذلك هو ان المستشرقين قاموا ، ولا يزالون ، بما يشبه التواطؤ في الجرم مع أولئك الناشرين المتعطشين للجديد الخارق ، بالدعاية المادية الماحيلية والتي كانت تقوم بها الخلافة العباسية في بغداد . لكنه لم يبق لهذه النزوات من عذر منذ ان ظهر هذا الميل الى الاسماعيلية في دراسة « و .

إيفانوف، وفي دراسات الجمعية الاساعيلية في كراتشي (كانت قديمًا في بومباي). ولدينا مثال ذو مغزى ، فلقد رأينا ان الدعوة الاساعيلية تشير لنفسها على انها « الجنة بالقوة ، ورأينا الى التأويل الاساعيلي لحديث القبر الذي سبق أن رأيناه صفحة ( ١٣٧ ) : [حديث الرسول] . وكل هذا يجعلنا نفهم كيف ان الدخول في الدعوة هو في الواقع دخول الى الجنة . وليس يلزم الدعاية المعادية اكثر من هذا لتتصور الافراط في الملذات في جنة ألموت. اما فيا تبقى فان القضية ليسث سوى ظاهرة مقاومة ضد الأتراك قام بها الاساعيليون في ظروف مفجعة. اما فلسفة الاساعيلية وعقيدتها فليس لها أية علاقة « بقصص الاغتيالات » .

٣ - لقد حوال الخليفة الفاطمي في القاهرة ، كا سبق ان أشرنا الى ذلك للما ، حوال النص بالامامة من ولده نزار الى ابنه اليافع المستعلي. وقد حدث بعد وفاته ان فريقاً بايع المستعلي (وهم أولئك الذين استمروا بالدعوة الفاطمية ويدعون بالمستعليين ) ، وفريق آخر ظل على ولائه للامام نزار (حق هلك مقتولاً مع ولده ٤٨٩ هم ١٠٦٩ م ) ؛ وهؤلاء الأخيرون هم اساعيلية ايران النزارية والمسرقيون ». وهنا ايضاً ، تكن دوافع أساسية ذات طابع روحاني تحت التساريخ الشخصي والمسائل الشخصية . فواقع الامر هو ان الانتصار السياسي الذي سجله مجيء السلالة الفاطمية الى الحكم في القاهرة يبدو كمفارقة ؛ إذ الى حد يكن لتجمعات باطنية ان تأليف الى تنظيم دولة رسمية ? فالسبب الذي أوصل الى قطيعة القرامطة اول الامر ، هو نفسه الذي ظهر فيا بعد في إعلان الاصلاح في ألموت. ولعل المذهب الاساعيلي البدائي، مجسب ما نفهم حالياً من النصوص ، هو الذي حرك هذا الاصلاح ، بعد تلك الفترة السياسية الفاطمية .

ومن جهة اخرى ، فقــد وجدت تلك الشخصية القوية حسن الصبّاح (١)

 <sup>(</sup>١) حسن الصباح: اعظم عقلية حربية عرفها الشرق في مطلع القرن الخامس هجري ،
 راجع « على ابواب ألموت » ، تأليف عارف نامر .

( ١١٦ هـ / ١١٢٤ م ) التي يجب ان نعلم انها طالما شوهت في النصوص الاسماعيلية ذاتها ، مثلما شوهت في مواضع اخرى . ولقد كان دور هذا الرجل عظيماً جداً في تنظيم الفرق الاسماعيلية في ايران . وبالطبع فان مهمتنا هنا ، ليست في الجزم فيا اذا كان المستجيبون المخلصون قد وفقوا الى ايصال ابن الامام نزار الصغير الى معقل امين في قلعة ألموت ( في الجبال الجنوبية الغربية من ايران ) أم لا ؟ اذ يبقى لدينا ، في كل الاحوال ، واقع ذو معنى روحاني فريد .

٣ - هذا الواقع المهيمن هو مبادرة الإمام حسن على ذكره السلام (وهذه التحية التي تقرن باسم هذا الامام هي التي تجعلنا نستطيع تمييزه عن سواه) وهو «خداوند» او شيخ جبـل ألموت الجديد (ولد سنة ٥٢٥ هـ / ١١٢٦ م) وأصبح خداوند سنة ٥٥٥ هـ / ١١٦٦ م وتوفي سنة ٥٦١ هـ / ١١٦٦ م وفي ١٧ رمضان سنة ٥٥٩ الموافق ٨ آب ١١٦٤ م أعلن الامام قيامة القيامة أمام كل المستجيبين المجتمعين في باحة ألموت العـالية . وأعلن البروتوكول المحفوظ ، فأمـا ما كان يتضمنه هذا الاعلان لم يكن أقل من بجيء اسلام روحاني خالص متحرر من كل ذهن تشريعي ، ومن كل عبودية للقانون ؛ دين شخصي للقيامة التي هي ولادة روحانية ، لأنها تجعلنا نتكشف ونعيش المعنى الروحاني للإيحاءات الالهية .

ولقد دمرت قلمة ألموت ، شأنها شأن بقية المعاقل الاسماعيلية في ايران بواسطة المغول ( سنة ١٥٤ ه / ١٢٥٦ م ) ، ولكن هذا الحدث لا يعني ابداً نهاية الاسماعيلية المتطورة في ألموت إذ انها لم تفعل اكثر من الدخول في العمل السري لابسة خرقة الصوفية . وتأثيرها على الصوفية وعلى الروحانية الايرانية عمرما ، تفترض ألفة أساسية بينها وبينها [ أي الصوفية والروحانية ] ، وهي ألفة تجعلنا ننظر الى مسألة معنى ومصادر التصوف تحت نور نهار جديد . وهكذا فان الاسماعيلين ينظرون الى عدد كبير من أساتذة الصوفية على انهم

من جماعتهم مبتدئين بالسنائي ( نحو ٥٤٥ ه / ١١٥١ م ) والعطار ( ٢٧٧ ه / ١٢٣٠ م ) الذي كان شمس ١٢٣٠ م ) وجلال الدين الرومي ( ٢٧٢ ه / ١٢٧٣ م ) الذي كان شمس التبريزي حجة له ، وعزيز النسفي ( القرن السابع ه / الثالث عشر م ) ، وقاسم أنواري ( ٨٣٧ ه / ١٤٣٤ م ) الخ... وغالباً ما يتردد المرء امام نص من النصوص أهو لصوفي ذي صبغة اسماعيلية أم لاسماعيلي ذي صبغة صوفية ؟ وليس هذا كل شيء : ذلك ان قصيدة محمود شبستري ( توفي سنة ٧٢٠ ه / ١٣١٧ م ) الفارسية كلمن راز (حديقة الغيب) وهي مادة الصوفية الايرانية ، ولا المرحها ووسعها التعليم الاسماعيلي .

والأسئلة التي تطرح من هذا الباب حديثة تمامًا . فقعد طرحها وسبُّبها ، ظهور ما تبقى منالأدب الألموتي الذي يعود الفضل فيه الى جهد دو. ايفانوف، وهو مكتوب كله باللغة الفارسية. ومن المعروف ان المغول قد أحرقوا مكتبة ألموت عن بكرة أبيها . ومع هــــذا فانه لا بد من ان نربط أدب اسماعيلي سوريا بالأدب الألموتي ، اذ كان للاسماعيليين السوريين ، بفضل قوة شخصية رئيسهم راشد الدين سنان (١١٤٠ - ١١٩٦م) ، علاقة مباشرة مع ألموت. اتفاقاً كان قد تم بين سكان الهيكل المسلمين هؤلاء وبين ملك القدس). اما المؤلفات الفارسية الصادرة من ألموت فنذكر منها بشكل أساسي الكتاب الكبير المنسوب الى نصير الطوسي (توفي سنة ٦٧٢ه / ١٢٧٣م) «التصورات» والذي لا نجد لدينا سببًا قاطعًا لنرفض نسبته اليه . ومؤلفات سيَّد سحراب ولى بدخشاني وابو اسحق القهستاني وخيرخو مواتي وهو مؤلف خصب ، [وكلهم من القرنين الخامس عشر والسادس عشر]. وقد حفظوا لنا جميعاً مقطوعات أقدم بكثير من هذا التاريخ لا سيما « الفصول الاربعة ، لحسن الصبّاح نفسه . وهم يدلونا كذلك على نهضة فيالفكر الاسماعيلي مصاحبة لنهضة مماثلة في الفكر الشيعي عموماً ولعلمها احدى عواملها . إذ قد توصل الفكر الشيعي الاثنا عشري خلال الحقبة ذاتها مع حيدر آملي وابن ابيجمهر خصوصاً الى ان يتفكر من جديد ، متشبها في ذلك بأعمال ابن عربي، في علاقاته مع الصوفية وبالتالي مع الاسماعيلية .

ه - وانه لجدير بالملاحظة كيف ان مؤلفا شيعيا اثني عشرياً من عيار حيدر آملي (القرن الثامن ه / الرابع عشر م) يعي، دون مناظرة ومنافرة، الخلاف الاساسي الذي يفصله عن الاسماعيليين . وهو يقول ذلك بعبارات لا تفعل سوى ان توضح نتائج القيامة الكبرى التي أعلنت في ألموت . فبينا يجهد العرفان الشيعي الاثنا عشري للحفاظ على تأمين وتوازن الظاهر والباطن، يرى العرفان الاسماعيلي في مقابل ذلك ، ان كل ظهور خارجي وكل مظهر ، له معنى داخلي مستور وحقيقة باطنية؛ وهذه الحقيقة الباطنية أسمى من الحقيقة الظاهرة ، اذ بفهمها يتقرر التقدم الروحي للمستجيب . اذن فالظاهر صدفة "لا بد من كسرها نهائيا ، الامر الذي يقوم به ويتمه التأويل الاسماعيلي وذلك بأن يعود بمعطيات الشريعة الى حقيقتها العرفانية (الغنوصية ) التي هي فهم المعنى الحقيقي التنزيل والشريعة . فاذا مسا تصرف المستجيب وفتى المعنى الروحي سقطت عنه الالتزامات التي تفرضها الشريعة . وهذا مطابق تماما ، وبعمق ، لمعنى الفلسفة التي شرحناها اعلاه عند تأويل حديث القبر .

والحال ، هو ان الهادي الى هذا المعنى الروحي ، أو قل الشخص الذي يمثل هذا المعنى الروحي ، هو الامام باعتباره المظهر الارضي التجلي الأولي . ونتيجة ذلك هو تقديم الامام والامامة باعتبارها باقية ، على النبي والرسالة النبوية لأنها وقتية . أما في التشيع الاثني عشري ، فقد سبق لنا ان رأينا انه يجب ان نعتبر تقدم الولاية على النبوة في شخص النبي ذاته. فهي لا تتضمن ابداً معنى يكون فيه الولي متقدماً على النبي المرسل . وفي المقابل ، تخلص الاسماعيلية الى نتيجة جذرية . فيها ان الولاية متقدمة على النبوة الدي هي معينها ، فان شخص الولي ، اي الامام ، متقدم على شخص النبي ؛ وتكون معينها ، فان شخص الولي ، اي الامام ، متقدم على شخص النبي ؛ وتكون

الإمامة ، منذ الابد والى الابد ، متقدمة على الرسالة النبوية . ومسا ينظر التشييع الاثني عشري فيه على انه نظرية مَمادية ، فان اسماعيلية ألموت تكله و في الحاضر ، ، وذلك باستباق لعلم المعاد الذي يمثل ثورة الروح على كا عبودية . أما متضمنات ذلك ونتائجه الفلسفية واللاهوتية والاجتاعية بالنسبة للاسلام عموماً ، فواسعة بحيث لا نستطيع ان نواجهها هنا، اذ أنا لا نبحث إلا الوجه الاساسي بالاستناد الى النصوص التي نشرت مؤخراً: أي انتروبولوجيا ترتبط بها فلسفة القيامة وتعبر عن نفسها بمفهوم الامام .

# ٢ ـ مقهوم الامام

١- تحدثنا اعلاه (ب١-٣) عن علم الآدمية الاسماعيلية فوجدنا من جهة ، أن آدم الجزئي الذي يبتدى وررنا نحن ، كان اول نبي في دور الستر هذا . ورأينا من جهة اخرى ان آدم الاول ، الجثة الابداعية ، او الصورة الارضية للانسان الملكوتي ، كان قبل ان يفتتح بداية اول دور و من الكشف ، اول إمام ، وانه مؤسس الامامة كدين باق للانسانية . وفي هذه السانحة يتأصل الالحاح الاسماعيلي حول موضوع الإمام كرجل الله ( مرد خدا بالفارسية ) ، او ظل الله او الحسائز على الناسوت واللاهوت عند فيلون ؟ وكوجه الله والانسان الكامل و فمن لم يعرف انسان زمانه الكامل فانه سيبقى غريبا . وفي هذا المعنى قبل من رآني فقد رأى الله ، ولقد لاحظنا فيا سبق إذكاراً ماثلاً بإنجيل يوحنا ( ١٤ / ٩ ) تؤكده أمشلة اخرى تندمج كلية ، في ذلك ماثلاً بإنجيل يوحنا ( ١٤ / ٩ ) تؤكده أمشلة اخرى تندمج كلية ، في ذلك البيان الذي يجعل من علم الامامة في اللاهوت الشيعي شيئاً مماثلاً لعسلم المسيع في اللاهوت المسيحي ؟ وحتى لنستشعر مع سر علم الامامة الاسماعيلي وهذ في اللاهوت المامة و الانسان الكامل ، الى مرتبة عظمى ، ورجحان التأويل هو جوهره ، ( واستناداً الى عدد من السنن التي تعود الى الأثمة المصومين ) : إرتقاء الإمام ، وهو الانسان الكامل ، الى مرتبة عظمى ، ورجحان التأويل الرقاء الإمام ، وهو الانسان الكامل ، الى مرتبة عظمى ، ورجحان التأويل الرقياء الإمام ، وهو الانسان الكامل ، الى مرتبة عظمى ، ورجحان التأويل المرتبة عظمى ، ورجحان التأويل المناه المناه المناه المناه المناه الناؤيل المناه الناؤيل المناه المناه الناؤيل المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الناؤيل المناه المناه المناه المناه المناه المناه الناؤيل المناه المناه الناؤيل المناه الكاه المناه الم

في مو زاة ذلك رجحاناً قاطعاً ونهائياً ، ونعني رجحان الاسلام الباطني على الاسلام الظاهري ورجحان دين القيامة على دين القانون والشريعة .

هذا المفهوم للإمام مرتبط بفلسفة إلانسانكلها وذلك ان الصورة الانسانية هي مئال عن الصورة الالهنة نتبجة للوظيفة الكشفية ، ولهاذا فهي تضطلع بمهمة خلاص الكون، ذلك ان العودة الى العالم الثاني، عالم الموضوعات الروحانية إن هي إلا العبور الى حالة من الوجود ؛ يأخذ كل شيء فيها شكل حقيقة انسانية. ذلك انه لا يمتلك اللسان والكلمة إلا الكائن الانساني وحده. الكاملة ، هذا المظهر الالهي الذي تفتح منذ ما قبل الأزل ، هو : الإمامة بالذات: فالقول بأن الامـــام هو رجل الله وانه الانسان الكامل ليس الا أقراراً بكونه أداة سامىة للباطنية وان هذه الاخبرة مرهونة بتحقيق المعنى الحقيقي لكل الظواهر ، المرهون بدوره للتأويل الذي هو عمل الامسام . وان ما يقصده علم الامامة هنا ايضاً ، ليس الوجه التجريبي لهــذا الامام او ذاك ، وانما حقيقة الامام الباقية التي تجد مثلًا فردياً ارضاً علمها ، في شخص كل إمام . ولا تقال العبارة القرآنية « مولانا » الا لهذا الامام الذي يقولون أنه قد 'وجد وهو موجود وسيوجد دامًا ؛ وتقلبات ظهوره كلها مرتبطة بادراك الناس ، ولكن هــــذا التبدل او التغير غير موجود في عــــالم الابداع ( عالم خدا ) .

٢ – والنتيجة الاولى لكل ذلك: هي ان معرفة الاسام او الانسان الكامل ، هي المعرفة الوحيدة لله ، الممكنة للانسان باعتبار ان الامام هو المظهر الالهي الابتدائي وفي كلة الحكة التي اوردناها اعلاه كما في بقية الكلمات الاخرى الماثلة تجد ان الباقي (الأزلي) هو الذي يقول: « يمر الانبياء ويتغيرون وأسانحن فإنا الباقون » . « لقد عرفت الله من قبل ان تخلق السموات والارض » . « النور الذي يشع عن المصباح ليس المصباح نفسه السموات والارض » . « النور الذي يشع عن المصباح ليس المصباح نفسه

ولكن اذا لم نجد النور فكيف نعلم ما هو المصباح او كيف نعرف اذا كان المصباح موجوداً اصلاً وأين هو » . « اولياء الله ليسوا الله نفسه ولكنهم لا ينفصلون عنه » . فنظراً لأن الامامة هي المظهر الالهمي الاصيل ووحي الحضرة الالهية والهادي الى هذا الوحي ، فان الامام هو « الحجة » العظمى والكفيل الذي ينوب عن الألوهية اللامعلومة . والى هذا تذهب خطبة الامام حسن على ذكره السلام في ٨ آب ١٩٦٤ م عندما أعلن قيام القيامة في ألموت: « مولانا هو قائم القيامة ومولى الكائنات وهو الوجود المطلق المنزه عن كل التعريفات والتحديدات الوجودية كلها ، لأنه يتعالى عليها كلها ؛ يفتح باب رحمته ويجعل ، بنور معرفت » ، من كل كائن ، ناظراً وسامعاً ومتكلماً الى الابد » . وباعتبار الإمام البافي مظهراً إلهيا فهو لا يبقي على بمكن سوى المكانية علم الكائن [الانتولوجيا] ، إذ نظراً لأنه الموحى فهو عين الوجود . المائنة المنخص المطلق والوجه الالهي الباقي ، ( شهر خدا ) بالفارسية ، والصفة اله الاغظم ، وهو بصورت الارضية مظهر الكلام الاعظم ، وهو بصورت الارضية مظهر الكلام الذي يظهر وجه الله .

أما النتيجة الثانية فهي ان معرفة النفس تفترض معرفة الامام وهذا مرتبط بقول الامام الرابع زين العابدين: « من عرف إمامه فقد عرف ربه » وكثيراً ما يتكرر في نصوص [ هذه المدرسة ] « من مات وهو لا يعرف إمام زمانه ، مات ميتة الجاهلية » . والدليل المثبت لذلك موجود في تلك الحكة التي يرددها كل روحانيي الاسلام: « من عرف نفسه فقد عرف مولاه أي إمامه » وهي المعرفة التي وعد بها الامام الأول : «كن مؤمناً بي أجملك شبيها بي مثل سلمان » . ويتبع عن هذه النصوص ان معرفة الله ومعرفة الامام ومعرفة النفس انحا هي وجوه لمعرفة خلاقة وحيدة واحدة ، لعرفان واحد .

ولهذا فان النصوص الفارسية من سنة ألموت تلح على وسائل اربع بمكنة لمعرفة الامام ( يمكن لنا معرفة انفسنا من خلال صورتنا الطبيعية (الفيزيقية) وهي معرفسة متهيئة حتى للحيوانات . ويمكن لنا ان نعرف اسمنا الرسمي ونسبنا الارضي ، وهي معرفة متهيئة حتى لأعدائنا . وقمة المعرفة التي هي الإقرار بالامامة وهي معرفة يشترك فيها كل أعضاء ( الدعوة » ، وأخيراً توجد معرفة الانسان مجقيقته اي الحقيقة الباقية وصفاتها ، وهي معرفة تعني النا بدأنا نسمو ببصيرتنا على كل أغاط المعرفة الاخرى . معرفة تنسير القلب ولا تكون الا للحبية . وذلك ان للامام في موازاة هده الدرجات ، ولادة او نسبة رباعية : من حيث المعنى الروحي [ المعنوي ] ثم من حيث الجسد والمعنى الروحاني ما وأخيراً من حيث الجسد والمعنى الروحاني مواخية الما المعنوي الخالص هو الحجة وهي حالة " غوذجها الاصلي سلمان الفارسي الذي يَعْدُلُ ، بحسب وعد الامام الاول ، في كل مستجيب مؤمن بالدعوة . وهكذا فان الحدود التقليدية تجد نفسها متغيرة تماما مع الحجة الموعود بالمرتبة الاول .

## ٣ ـ علم الامامة وفلسفة القيامة

١ – نستطيع ان نتكلم هنا عن مراتب زمنية أساسية؛ وفي كل الاحوال فان في تسلسل الحدود معنى لدرجة قرب هذه الحدود من الامام ، ولكننا سنجد منذ الآن، ان اتجاه هذا التسلسل سينزع نحو الاحتجاب. وتمثل الحدود درجات مطابقة مع الامام باعتبار انها درجات او حدود في تقدم المعرفة الباطنية . فالتأويل يمثل عالم الدين ( او الدعوة الباطنية المتسلسلة ) مع العالم الصغير ، فيحدث نتيجة لذلك تراجع في المرتبة المعطاة للناطق او النبي المبلئغ للشريعة وفهم مختلف لدورة النبوة . وهاتان نتيجتان لارتفاع مرتبة الحجة . ثم تحل منزلة الامام وحجته محل منزلة النبي – الامام .

اما في الحكمة الالهية الشيعية الاثني عشرية فان رسالة نبي الاسلام مثل ساعة منتصف الظهيرة (اي انها تقيم توازناً بين الظاهر والباطن). الا انسه يحدث بعد ذلك ميل نحو المساء ثم دخول في ليل الباطنية ودور الولاية الخالصة اما في الحكمة الالهية الاسماعيلية فان دخول الحقيقة والدين الروحاني الخالص الى ليل الباطنية لم يبتدىء مع محمد ، خاتم النبيين ، وانما ابتدأ قبل ذلك مع أول الأنبياء ، مع آدم ، معلم دورنا الستري الحاضر ؛ او بعباره اخرى فقد ابتدأ منذ كانت الانسانية الحالية . وهذه هي المصيبة الأساسية التي يواجهها التشاؤم الاسماعيلي بفلسفته عن القيامة او قل بثورته على الشريعة .

فهم يفهمون حقب النبوة التشريعية الست الكبرى على انها الايام الستة التي نخلق فيها عالم الدين . فكل يوم و يوازي ألف سنة ، . وفي الواقع ، فا الايام الستة هي ليل الدين الالهي و تشب دين ، وليل الامام ، ذلك انه خلال هذه الايام الست تغشي حقيقة الامام وشمسه نقاب الشريعة وقوانين الأنبياء التشريعيين الحرفية . وكا ينوب القمر عن الشمس فيضيء الليل ، كذلك فان حجة الامام ، برهانه وكافله و و سلمانه ، ، يحل محله . ولا تتجلى معرفة الامام بجوهرها الحقيقي الا في اليوم السابع اي غداة الايام الستة التي لا تزال مستمرة . ولليوم السابع وحده طبيعة اليوم الحقيقية وفيه تظهر الشمس ( انه يوم الحشر ) .

٢ - وتأخر مرتبة النبي المشرّع في سياق هذه الرؤيا 'تفهم تلقائياً. فبينا عثل النبي المشرِّع المرتبة الاولى لدى الامامية الاثني عشرية ولدى الاساعيلية الفاطمية ، فهو عندهم المثل الارضي للعقل الاول ، لا يحتـل لدى اساعيلية ألموت الا مرتبة ثالثة . والذي يبدو هو ان اساعيلية ألموت لا تفعل اكثر من إعادة نسق من الصدارة ، كانت قد أقامته الاساعيلية - قبل - الفاطمية ، ويتمثل في تتابع هذه الحروف الرمزية الثلاثة : (ع) علي الامام ، (س) ويتمثل في تتابع هذه الحروف الرمزية الثلاثة : (ع) علي الامام ، (س)

باعتباره ، ناطق ، اي مبلغاً لشريعة ، فهو بهذا يشغل مهمة الداعي الذي يدعو الناس نحو الامام الذي يمثل المعنى المستور لهذه الشريعة . ولهمذا فان النبي ، عملا ببدأ مهمته كداعي ، قد مضى لملاقاة الحجة اي إمام عصره الذي هو بالنسبة اليه كالخضر [ إيليا ] ( النبي الذي علم موسى ) بالنسبة لموسى . والتأويل الاسهاعيلي يفسر معطيات تاريخ الأنبياء بهذا المعنى . فالجنة بالنسبة لآدم ، والسفينة بالنسبة لنوح ، والشراب الحمار بالنسبة لموسى ، وسلمان بالنسبة لحمد ؛ كل هذه صور تمثل اللقاء مع الحجة . ويتبع المستجيب بدوره هو الآخر مثال الذي - الداعي بتقدمه الى نفس اللقاء وهو الاتحاد الروحاني مع الحجة ، فيبات عارفاً بنفس العرفان . وهذا معنى وعد الامام للمستجيب مع الحجة ، فيبات عارفاً بنفس العرفان . وهذا معنى وعد الامام للمستجيب بأن يجعله شبيها به مثل سلمان . ونقصان الدرجات في الحدود الألموتية ، لا يشابه ذلك الضرب في « إنقاص الفعاليات ، اطلاقاً ، وانحا لذلك النوع من النعميق للمفهوم الميتافيزيقي للامامة ، تماماً مثلما تكتمل الحكمة اللدنية (الفلسفة النبوية ) في فلسفة القيامة .

وانما علاقة الامام بالحجة ، كمثل علاقة المبدع الخالق [ الواحد ] أمام المقل الاول . وتلك هي الحالة الفريدة للحجة ( اي لكل هؤلاء الذين يشل سلمان الفارسي نموذجهم الأصلي ) ، الذي يقال فيه ان معناه ( جوهره الروحاني ) قد كان من البداية نفس جوهر الامام ومعناه ( ومن هنا كانمط الرابع من أنماط المعرفة التي تحدثنا عنها أعلاه). فمعنى الترقي الى مرتبة الحجة ، هو ان تمارس بنفسك في نفسك مثال سلمان الفارسي ، ان تبلغ « سلمان وجودك ، ، سلمان « العالم المصغر » كا يقول ذلك المبحث القديم : و أم الكتاب ، الذي ذكرناه سابقاً . اما سر " هذا البلوغ فان هذه السطور القليلة ستعطينا رسالة الفلسفة الاساعيلية العظمى في ذلك ، « يقول الامام : أنا مع أصفيائي حيثا سألوا عني على الجبل ، في السهل ، وفي الصحراء ، ومن أطلعته على حقيقتي ، اي على معرفتي الصوفية لذاتي ، فليس بحاجة لقرب طبيعي أطلعته على حقيقتي ، اي على معرفتي الصوفية لذاتي ، فليس بحاجة لقرب طبيعي منى ، وتلك هي القيامة الكبرى » .

#### ٤ - الاسماعيلية والتصون

1 - يتضح لنا من هذه النصوص الاساعيلية الألموتية كيف يثمر علم الامامة في التجربة الصوفية وكيف انه يفترض مثل هذه التجربة . فالتحاق اساعيلية ألموت بالصوفية مؤخراً يرجع بنا الى مسألة أصول هذه المدرسة ، وهي أصول لا تزال مظلمة . فاذا وافقنا الروحانيين الشيعة ، على ان التصوف السني هو شيء اعتزل التشيع في لحظة معينة مضيفاً الى النبي وحده صفات الامام ( جاعلاً من الولاية إمامة بدون إمام ) ، فلا تكون اساعيلية ألموت قد فعلت اكثر ( من إعادة الامور الى نصابها ) . ومن هنا أهميتها بالنسبة لكل التصوف الشيعي منذ هذه الحقبة ، وبالنسبة لجو اللغة الفارسية الثقافي في مجلها .

٧ - ولقد رأينا منذ قليل كيف ان حاول مثنوية الامام - الحجة محل مثنوية النبي - الامام ، قد عكس سيرورة التبطين الصوفية. ففي شرح تركه مؤلف اساعيلي بجهول على كلشن راز ، لمحمود الشبستري ، نجده يتأمل في وحدة الامام والحجة الصوفية الصوفية ين رمز رائع هو شجرة الزيتون النامية في طور سينين (سورة التين الآيات ١ و ٢) . فثمة جبلان ، جبل المعقل وجبل الحب، وعندما يتأمل الحاج الصوفي في الصورة الانسانية الارضية التي يختبىء فيها حب و الكنز المستور الذي يطمح دائماً للمعرفة فانه يكتشف بأن شخصيته هو ننسه وشخص موسى ، هو سيناء الذي تتكشف في قمته بأن شخصيته هو ذنسه وشخص موسى ، هو سيناء الذي تتكشف في قمته (أطواره) ( او في قلبه ) الصورة المظهرية اي الامام الباقي ، . وعلى هذه مثل الزيتونة الصوفية التي تنتصب في الأعالي غير المنظورة لسيناء الحب . فلا بد" له والحالة هذه ، من ان يضع سيناء الحب فوق جبل العقل . واذا كان المقل هو الذي يهدي الى سر التجلي ، فهو ايضاً الهادي الذي ينمحي أخير العقل هو الذي يهدي الى سر التجلي ، فهو ايضاً الهادي الذي ينمحي أخير أ

وكا رأينا فليس للتلميذ وهو يتم هذا الحج الداخلي الا ان يميد المسيرة الابتدائية لكل نبي في طلبه للامام. فبلوغ الصوفي الى دطور سنين، روحه ، وهي بالنسبة له ، تحقيق حالة الحجة ، حالة سلمان الطاهر (سلمان باك) ، وبلوغ روح الروح (جان جان ) . وروح الروح هذه هي الامام ، هي الزيتونة التي تنمو في قمة جبل الحب في سيناء والنفس الصوفية هي هذا الحب ذلك ان سيناء هي سيناء وجوده وهكذا فان ما يكتشفه في قمه ( او في قلب ) وجوده إن هو إلا الامام كحبيب ابدي وهكذا تصبح منزلة الامام وحجته حواراً داخلياً بين المحبوب وصفيه وهو لا يخاطب الا روح روحه بقوله انت . انه يخاطب أناه ( أناه الذي بصيغة الشخص الشاني ) . وفي حضور روح الروح ، كما حدث لموسى في سيناء ، فان ، موسى وجوده ، أي حضور روح الروح ، كما حدث لموسى في سيناء ، فان ، موسى وجوده ، أي تصبح الروح موضوع تأمل روح الروح وتثبت روح الروح في محلها ومكانها . وهنا تأخذ شطحة الحلاج الشهرة التي ظل المتصوفون يرددونها من جيل الى جيل ( انا الحق ) ، رنة شيعية خالصة ، غير ان علم الامامة رفع عنها شرك جيل ( انا الحق ) ، رنة شيعية خالصة ، غير ان علم الامامة رفع عنها شرك الوحدانية المتمالية التي خلقت من الصعوبات للفكر الاستغراقي الشيء الكثير .

٣- ترجع تجربة الصوفيين في آخرها الى ميتافيزيقا تضلل جدلية الفلاسفة المحضة مثلما تضلل لاهوتي الكلام ، وما قرأناه منذ قليل يجعلنا نفهم أن ثمة في الاسلام شكلاً آخر من الميتافيزيقا ، قد لا يمكننا ان نفسر بدونه كيف ابتدأت الصوفية وكيف تطورت. وهذا الشكل الآخر هو في اساسه العرفان الشيعي الذي يرجع الى الأثمة انفسهم ، ولقد حاولنا ان نظهر هنا ، وللمرة الاولى كا نعتقد ، الأصالة الفريدة التي لهذا العرفان باعتبار انه قد اعطى تلك د الحكمة اللدنية ، ( الفلسفة النبوية ) التي تجيب على متطلبات دين نبوي . ذلك انه في اساسه تفسير للمعنى الروحي المستور ، لأنه مَعادي ؟ ولأنه معادي في المستقبل ؛ ولكنا ندخل مع لاهوتيي الكلام السنيين الجدليين في مناخ آخر تماماً .

الفصل الثالث

علم الكلام السني

١ \_ المعتزلة

أ ـ المصادر والأسول

ر الكلام ، حتى انتهت الى ما تعنيه الآن من علم الالهيات في الاسلام ، الكلام ، حتى انتهت الى ما تعنيه الآن من علم الالهيات في الاسلام ، وكذلك كلمة « المتكلمون ، وهي تعني علماء اللاهوت . فعلينا ان نحلل ، في آن واحد ، وبشيء من التوسع ، تلك المشكلة التي نشأت عن القرآن باعتباره « كلام ، الله ، كما سنلمح الى ذلك فيا بعد ؛ بالاضافة الى ان علم الكلام ، وهو « اللاهوت المدرسي ، Théologie Scolastique في الاسلام ، ينتهي به الأمر الى ان يصبح اسما لمدرسة فلسفية ، تقول بمبدأ الذر ق، وتذكرنا بفلسفة ديموقريطس وابيقورس ، في الوقت الذي تختلف ، في مجمل مضمونها ، عن هاتان الفلسفة ،

يتصف علم الكلام ، وهو الفلسفة المدرسية في الاسلام ، بأنه جدل عقلي صرف يتناول المفاهيم اللاهوتية . فهو لا يتطرق الى البحث في « العرفان » الصوفي ، ولا في « علم القلب » الذي كان الأثمة الشيعة اول من تحدث عنه .

بالاضافة الى ان المتكلمين ، كما أشار بذلك الفلاسفة من الفارابي وابنسينا حق الملا صدرا الشيرازي ، كانوا يستخدمون جدلهم وحججهم في الدفاع عن الدين ، ولم يتعلقوا بالحقائق الثابتة او التي يمكن اثباتها ، بقدر ما كانوا يدافعون ، بمختلف وسائل جدلهم اللاهوتي ، عن المبادىء الاسلامية التي يقوم عليها الدين الحنيف . ولا شك بأن هذا أمر حتمي لقيام كل فرقة دينية . لقد كان الشيعة ، علم كلام ، ولكن الأثمة كثيراً ما حذروا تلاميذهم من التشبث المتعصب بمشكلات علم الكلام وطريقته . ذلك ان « العرفان » التشبث المتعصب بمشكلات علم الكلام وطريقته . ذلك ان « العرفان » الجدلى كا ان « العرفان » الجدلى كا ان المناه البعد عن كل نزعة تذهنية ( intellectualisme ) .

ويعتبر المعتزلة اقدم من زاول علم الكلام . ولا شك في انهم يؤلفون مدرسة ذات طابع ديني تأملي بعيدة الأثر وان مساعيهم ومحاولاتهم نابعة من المعطيات الدينية الاساسية في الاسلام . ولكن مل اوردناه سابقاً في هذا الكتاب (الفصل الثاني) يغنينا عن الأخذ بالرأي الشائع الذي يرى في موقف المعتزلة هذا امتيازاً وضماناً لمدرستهم واو ان فلسفتهم اقتصرت على معالجة احد الامور التي لا تقتضي طبيعتها جدلاً عقلياً بل و فلسفة نبوية ، سوف نذكر هنا بايجاز من هم المعتزلة وما هو مذهبهم ثم ننتقل من ثم الى الكلام على الحسن الاشعرى .

٧ - 'يقصد بالمعتزلة جماعة من المفكرين المسلمين نشأت في البصرة منة النصف الاول من القرن الثاني للهجرة . وانتشرت حركتهم انتشاراً سريعاً ، حتى ان قسماً كبيراً من نخبة المفكرين المسلمين انضووا تحت لوائهم . وكانت بغداد عاصمة الدولة العباسية مقراً لمدرستهم ، طيلة عهود عديدة ، كما ان مذهبهم كان في وقت من الاوقات المذهب الرسمي للاسلام السني (١) .

<sup>(</sup>١) بلفت المعتزلة أرج ازدهارها في خلافة « المأمون » واستمر الى عهد « المعتصم » ، كا امتد عزها الى ايام « الواثق » حتى جاء « المتوكل » عام ٢ ٤ ٨ م فجعل يحاربها شيئًا بعد شيء ثم اشتد عليها رقرب أهل السنة منه وأقصى رجالات المعتزلة عن مناصبهم .

تعددت التأويلات حول اسم المعتزلة . فالبغدادي يرى ان تسميتهم بهدا الاسم تعود الى انهم انفردوا عن اجماع الاسة الاسلامية بآرائهم حول والكبيرة ، ومرتكب الكبيرة » ، فهم يرون ان الفاسق في منزلة وسط بين الايسان والكفر (۱) . ويرى الشهرستاني رأيا آخر : فقد اختلف واصل بن عطاء مع استاذه الحسن البصري حول قضية مرتكبي الكبائر . ثم ادلى برأيه في هذه القضية واعتزل مجلس الحسن وألتف أتباعه حول عمود الجامع حلقة جديدة حيث اخذ واصل بن عطاء يشرح رأيه الجديد فقال الحسن البصري: واعتزل عنا واصل » فسمي هو واصحابه و معتزلة » (۱) . ولكن النوبخي في كتاب عنا واصل » فسمي هو واصحابه و معتزلة » (۱) . ولكن النوبخي في كتاب عدداً من الصحابة وعلى رأسهم سعد بن ابي وقتاص وعبد الله بن عمر ومحسد ابن مسلمة وعثان بن زيد اعتزلوا عن الامام علي ورفضوا محاربته والمحاربة معه فسمتوا بالمعتزلة وهم اجداد جميع المعتزلين الآخرين (۳) .

<sup>(</sup>١) يقول البغدادي : « أن المعتزلة افترقت فيا بينها عشرين فرقة . . يجمعها كلها في بدعتها امرر ، منها : انفاقهم على دعواهم في القاسق من امة الاسلام بالمنزلة بين المنزلتين ، وهي انه فاسق، لا مؤمن ولا كافر ، ولآجل هذا أسماهم المسلمون « معتزلة » لاعتزالهم قول الامة بأسرها » .
( الفرق بين الفرق - البغدادي - طبعة مصر . ص ١١٤)

<sup>(</sup>٢) يقول الشهرستاني : « دخل واحد على الحسن البصري فقال : يا امام الدين، لقد ظهرت في زماننا جماعة يكفرون اصحاب الكبائر . . فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً ؟ ففكر الحسن في ذلك وقبل ان يجيب قال واصل بن عطاء : انا لا أقول ان صاحب الكبيرة مؤمن مطلقاً ، ولا كافر مطلقاً ، بل هو في منزلة بين المنزلتين : لا مؤمن ولا كافر . ثم قام واعتزل الى اسطوانة من اسطوانات المسجد يقرر ما أجاب به على جمساعة من المحاب الحسن . فقال الحسن : اعتزل عنا واصل . فسمي هو واصحابه معتزلة » .

 <sup>(</sup>٣) يقول « النربخي » في ممرض كلامه على « الجاعة » وهم الذين بايعوا علياً : « ثم افترقوا بعد ذلك فصاروا ثلاث فرق : فرقة أقامت على ولاية علي بن ابي طالب عليه السلام ، وفرقة منهم اعتزلت مع سعد بنمالك وهو سعد بن ابي وقاص وعبدالله بن عمر بن الخطاب ومحمد بن مسلمة =

٣- نخرج من هذه الآراء المختلفة بطابعين اثنين. اولاً: ان خصوم المعتزلة مم الذين اطلقوا عليهم هذا الاسم . إذ ان كلمة و المعتزلة ، تحمل بين ثناياها طابع الاستنكار فالمعتزل هو المخالف والمنفصل . ثانياً : ان السبب الاول في نشوء المعتزلة هو اختيار من نوع سياسي . ولكننا اذا فكرنا ملياً في مذهب الاعتزال وفي هذا الاختيار لرأينا ان السياسة لا تشكل سبباً كافياً لنشوئها .

اما اسم المعتزلة فلا يعقل ان يكون قد أطلق عليهم من خصومهم فقط ، إذ ان المعتزلة انفسهم كانوا يفخرون بهذا الاسم في كل مراحل تاريخهم وليس في ذلك ما يدل على ان هذا الاسم يدينهم بشيء. وبعد ، ألم يكن هذا الاسم يعني بالنسبة لأصحابه انفسهم امراً آخر ؟ ان مذهبهم يدور حول أمرين أساسين : مبدأ التوحيد بالنسبة لله ، ومبدأ حرية الاختيار بالنسبة للانسان وما يتفرع عن ذلك من مسؤولية الانسان المباشرة عن أفعاله. ويعتقد المعتزلة ، خطأ او صواباً ، انهم وحدهم الذين دافعوا عن هذين المبدأين وعالجوهما (في الواقع ان الشيعة يتققون تماماً مع المعتزلة حول مبدأ الحرية الفردية (١) ) .

الانصاري وأسامة بن زيد بن حارثة الكلبي مولى رسول الله صلى الله عليه و آله بغان هؤلاء اعتزلوا
 عن علي عليه السلام وامتنموا عن محاربته والمحاربة معه بعد دخولهم في بيعته فسموا المعتزلة وصاروا اسلاف المعتزلة الى آخر الأبد » .

<sup>(</sup> النوبخي ، فرق الشيعة ، استانبول ١٩٣١ ص ه )

ونلاحظ ان النوبختي يذكر اسم « اسامة بن زيد الكلبي » في حين ان الاستاذ « كوربان » يذكر اسم « عثمان بن زيد » . ولم نمثر على اسم عثمان هذا في كتاب « فرق الشيمة » .

<sup>(</sup>۱) الأمثلة على قول الشيعة بحرية الاختيار ونفي القضاء والقدر كثيرة وهي ترجع الىالامام الاول علي بن ابي طالب . فقد جاء في نهج البلاغة ان احدم سأل علياً على اثر اشتداد الامر بينه وبين معاوية : « أكان مسيرنا الى الشام بقضاء من الله وقدر ? » فأجاب : « لعلك ظننت قضاء لازماً وقدراً حاتاً ، ولو كان كذلك لبطل الثواب والعقاب ، وسقط الوعد والوعيد » .

<sup>(</sup> انظر نهج البلاغة شرح الشيخ محمد عبده ١٠٠٠ الجزء الثاني ص ١٥٨ - ١٠٩ )

انهم رمز الهدى والايمان وصف وضعهم ذلك بكلمة « اعتزال » (١) نفسها ، ذلك انهم بتعبدهم لله الواحد اعتزلوا عن مجموع الامة التي فقدت الايمان . ان كلمة « المعتزلة » كا يفهمها اصحاب هذا المذهب انفسهم لا تعود عليهم باللوم ولا بالذم ، فهم اذا كانوا قد اعتزلوا فائما فعلوا ذلك لكي يحافظوا على نقاء التوحيد وصفائه ويدافعوا عن الحرية الانسانية والعدل .

ومن جهة اخرى فان الأحداث السياسية التي تعرضت لها الامة الاسلامية، مها عظم شأنها ، لا يمكن لها ان تشكل سبباً كافياً لظهور المعتزلة . صحيح ان تقليد منصب الخلافة لأبي بكر عوضاً عن علي بن ابي طالب ، واغتيال عثان بن عفان ، ثالث الخلفاء الراشدين ، وانقسام الامة الاسلامية الى فرق عدة بعد المعركة الدامية بين علي ومعاوية ، كل هـذه الحوادث كانت تحث المسلمين ، بمن فيهم المفكرين منهم ، على اتخاذ موقف معين من الأحداث والمشاكل المطروحة .

ولكن موضوع هذا الصراع ، هنا ايضاً ، يتجاوز بكثير ما نسميه عادة بالسياسة . هل حق الامسام الشرعي في الامة الاسلامية هو موضوع اجتاعي صرف ، فيخضع الامام بذلك لرأي الامة ويكون مسؤولاً أمامها ؟ أم ان منصب الامام له معنى ماورائي، يرتبط ارتباطاً حميماً بمصير الامة في الآخرة، وليس للامام والحالة هذه ان يتقيد برأي الأكثرية مهاكان نوعها ؟ انها لأسئلة تبحث في جوهر الاسلام الشيعي . اما أولئك الذين خرجوا على الامام عندما تنصب خليفة فما هو حكمهم اللاهوتي والشرعي ، بصرف النظر عن محاولاتهم

<sup>(</sup>١) جاء في القرآن الكريم :

<sup>«</sup> هولاء قومنا اتخذوا من دونه آلهة لولا يأتون عليهم بسلطان بين ، فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً . وإذ اعتزلتموهم ومسا يعبدون الا الله فأووا الى الكهف ينشر لكم ربكم من رحته ويهيء مكم من أمركم موفقاً » .

<sup>(</sup> سورة الكهف الآيتان ١٥ و ١٦ ، وانظر شرح ذلك عند ﴿ الطبرسي ﴾ )

في سبيل إقامة العدل؟ فالقضية كما نرى لا تتعلق بأمور نظرية ولكنها تبحث في حقيقة واقعيـة ملموسة . وكان على المعتزلة ان يقدّموا لهذه المشاكل حلاً يتفق وبنات أفكارهم .

٤ - وڠة عوامل اخرى ساهمت في تباور الفكر المعتزلي . فهناك تفاعلهم وموقفهم العمام من الجماعات غير المسلمة التي تكونت داخل المجتمع الاسلامي نعني بهم المزدكيين في العراق والنصارى واليهود في سوريا . ويرى و ه . س نيبرغ ، بحق ان من العوامل التي ساعدت على تحديد الفكر المعازلي صراعهم ضد الإثنينية في بعض الفرق الايرانية التي كانت منتشرة في زمانهم في الكوفة والبصرة . وڠة استشهادات اخرى تؤيد هذا القول لا سيا ما ذكره صاحب الأغاني من أن واصلا بن عطاء وعامراً بن عباد ، وهما من أعلام مذهب الاعتزال ، كانا يحضران في بيت احد الازديين مجالس يدافع فيها الحاضرون عن العقدة الثنوية المنشرة في بلاد فارس القدية .

كاكان المعتزلة متنبهين لبعض الأفكار اليهودية والمسيحية ؟ والالتقاء حول هذه الامور يمكنه ان يتعلق باللاهوت الديني والاخلاقي كايتعلق مفهوم الاسلام نفسه بشخص مؤسسه. ويمكننا ان نعتبر بحق ان نظرة المعتزلة للتوحيد تعليل جزئيا بأنها ردة فعل في وجه بعض مظاهر « التثليث » في العقيدة المسيحية. فالمعتزلة ينفون عن الجوهر الالهي كل صفة ، وهم ينفون عن الصفات كل حقيقة إيجابية متميزة عن الجوهر الواحد ، ذلك انهم اذا أثبتوا عكس ذلك وجدوا انفسهم ، على حد قولهم ، أمام ألوهية ، ليس فقط مثلثة ، ولكن متمددة إذ لا حدود لعدد الصفات الالهية .

كا يمكن ان يعتبر تأكيدهم على خلق القرآن كمعــــارضة لسر التجسد في العقيدة المسيحية . فالقول بأن القرآن هو كلام الله القديم الذي ظهر في الزمان على شكل حديث باللغة العربية لما يتفق مع زعم النصارى بسر التجسد القائل بأن المسيح هو كلمة الله القديمة التي ظهرت في الزمان بشكل انسان بشري .

وذلك لأن الاختلاف بين مبدأ قدم القرآن ومبدأ سر التجسد لا يقوم على طبيعة الكلام الالهي نفسه بقدر ما يقوم على كيفية تجسد هـذا الكلام او ظهوره. وفيا تقول المسيحية ان و الكلام ، تحو"ل الى جسد في شخص المسيح، كذلك فان هذا الكلام نفسه تحو"ل الى عبارات وآيات في القرآن. (لقد رأينا أعلاه (الفصل الاول ، ١) ماذا يعني هـذا التضارب في رأي الفيلسوف العرفاني. فعلم الامامة الشيعي لا يفصل بين مشكلة الوحي القرآني وبين تأويله الروحي. من هنا ان التقاء علم الامامة مع مشاكل المسيحية يتخذ تفسيراً أدق من العلاقة التي أشرنا اليها هنا، ذلك ان الامامية كانت تعزم على الأخذ بأنواع من الحلول ( Solutions ) التي كانت ترفضها العقيدة المسيحية الرسمية ).

## ب\_ منهب الاعتزال

يصعب الكلام دفعة واحدة عن مذهب اعتزالي واحد ، اذا أردنا ان نأخذ بعين الاعتبار غنى هذا المذهب وتعدد أشكاله الختلفة، وان نحفظ لكل من شيوخ المعتزلة ما يعود له . ومع ذلك فهناك مبادىء خسة يقول بها كل معتزلي ولا يكون عضواً في مدرسة الاعتزال ما لم يسلتم بها . اثنان من هذه المبادىء يتعلقان بالله، والثالث يبحث في مصير الانسان، اما الرابع والخامس فيبحثان في الالهيات الاخلاقية . سوف نتحدث بلمحة اجمالية عن هذه المبادىء .

١ — التوحيد : وهو المبدأ الأساسي في الاسلام ، فهو ليس من عنديًات المعتزلة اذن ولا من استنباطهم ولكنهم تميزوا به دون غيرهم بالتفسيرات التي أعطوها بشأنه وبما طبقوه من هذه التفسيرات على ميادين اخرى من ميادين الالهيات . ويحب المعتزلة ان يسموا انفسهم بأهل التوحيد . وقد عرض الأشعري في كتابه و مقالات الاسلاميين ، لمبدأ التوحيد عند المعتزلة بقوله :

و ان الله واحد ليس كشله شيء وليس بجسم .. ولا شخص ولا جوهر ولا عرض .. ولا يجري عليه زمان .. ولا يجوز عليه الحلول في الأماكن ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالية على حدوثهم .. وليس بمحدود ولا والد ولا مولود .. ولا تدركه الحواس.. ولا يشبه الخلق بوجه من الوجوه .. ولا تراه العيون .. ولا تدركه الأبصار ولا تحيط به الأوهام . شيء لا كالاشياء . عالم قادر حي لا كالعلماء القادرين الأحياء . وانه القديم وحده لا قديم غيره ولا إله سواه .. ولا معين على إنشاء ما أنشأ ولم يخلق الخلق على مثال سق ، ١١٠ .

هـذه النظرة الكائن الإلهي ووحدانيته هي نظرة سكونية Statique لا دينامية Dynamique ؟ وهي تقتصر كينونيا Ontologiquement على نطاق الكائن المطلق ولا تمتد الى نطاق الكائن غير المطلق وتؤدي في النهاية الى نفي الصفات الإلهية والى إثبات خلق القرآن ونفي كل امكانية لرؤية الله في الآخرة . وقد لعبت هـنه النتائج الخطيرة دوراً مهماً في الفكر الاسلامي وأهابت بالأمة الاسلامية لأن تعي من جديد القيم الدينية الأساسية .

٢ -- العدل : في معرض كلامهم عن العدل الإلهي يتعرض المعتزلة للمسؤولية وحرية الاختيار عند الانسان ( وقد أشرنا الى اتفاقهم مع الشيعة حول هذه القضية ) (٢٠) . وهم يعنون بذلك ان مبدأ العدل الالهى يوجب القول بحر"ية

 <sup>(</sup>١) الأشعري – مقالات الاسلاميين . فصل في α شرح قول المعتزلة في التوحيد وغيره » .
 ص ٢١٦ وما يليها ، طبعة مصر ١٩٥٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر ملاحظتنا السابقة بهذا الخصوص ص ١٧٢ رقم ١ .

يقول علي بن ابي طالب : « ان الله سبحانه أمر عباده تخييراً ونهاهم تحذيراً وكلف يسيراً ولم يكلف عسيراً . . ولم يطع مكرها ، ولم يرسل الأنبياء لعباً ، ولم ينزل الكتاب للعباد عبثاً ، ولا خلق الساوات والارض وما بينها باطلاً » . وهذه الحجج هي عينها التي اتخذها القدرية والمعتزلة فيا بعد ليحتجوا لمبدأ التخيير والحرية .

الانسان ومسؤوليته عن أفعال ، وبتعبير آخر ، ان حرية الانسان وم ، ، نيته تنجان عن مبدأ العدل الالهي نفسه . والا فان فكرة العقب والثواب في الآخرة تصبح مجردة من كل معنى ، هذا الى جانب انعدام الثقة بالعدل الالهي . ولكن كيف السبيل الى التوفيق بين الحرية الانسانية التي يصبح الانسان موجبها سيداً لمصيره وبين بعض الآيات الواردة في القرآن والتي تنص على ان كل ما يحصل لنا هو من عند الله ومن مشيئته وان كل ما نأتيه من أفعال مسجل في لوح محفوظ (١١ ؟ يجيب المعتزلة على ذلك بأن المشيئة الالهية ، التي تشمل كل شيء ، ليست الأفعال الإرادية ولا الأفعال الأمرية ولكنها السريرة الالهية الأزلية والبراعة الالهية الخلاقة اللتان هما مظهران من مظاهر علمه الواسع . كا ان الآية الالهية التي تثبت أن كل شيء مسجل في لوح محفوظ تبين لنا بشكل ميتافيزيقي العلم الالهي نفسه وهذا العلم لا يتنافى والحرية الانسانية ؛ ان موضوعه هو الكائن وليس الفعل ، كا هي الحال في الارادة والأمر (٢) .

<sup>(</sup>١) الآيات التي تدل على « الجبر » كثيرة . نذكر منها :

<sup>«</sup> قل لن يصمينا الا ما كتب الله لنا » ( التوبة - ١٠ ) .

<sup>«</sup> من يهدي الله فهو المهتدي ومن يضلل فأولئك هم الخاسرون » ( الأعراف -- ١٧٧ ) .

<sup>«</sup> لو شَاء رَبِكَ ما فعاره ، فذرهم وما يفترون » ( الأنعام — ١١٢ ) .

<sup>«</sup> ختم الله على قاربهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشارة ولهم عذاب عظيم » ( البقرة - ٧). هذا الى جانب آيات كثيرة تدل على حرية الاختيار .

<sup>(</sup>٣) الكلام على إرادة الله وعلاقتها بعلمه ، عند المعتزلة ، امر معقد ، اختلف شيوخهم حوله . يذكر البغدادي ، صاحب الفرق بين الغرق ، ان الكعبي قال ان البصريين والبغداديين من المعتزلة زعموا ان الله مريد على الحقيقة ؛ غير ان البغداديين قالوا انه لم يزل مريداً بإرادة أزلية ، وزعم البصريون انه مريد بإرادة حادثة في لا محل . وخرج الكعبي والنظام وأتباعها عن هذين القولين وزعموا انه ليست لله إرادة على الحقيقة وزعموا انه اذا قيل ان الله أراد من عنده فعلا فمعناه انه أمر به .

<sup>(</sup> البغدادي ، الفرق بين الفرق ص ١٦٦ ) ، وانظر ايضاً كتاب الدكتور ألبير نادر : المعتزلة.

وثة أمر آخر ، فبتأكيدهم على حرية الانسان ينادي المعتزلة بأن هذا المبدأ لا ينجم عما لدينا من فكرة عن العدل الألمي فحسب ، بل هو ، وعلى الأخص ، يتفق تمام الاتفاق مع ما جاء في القرآن نفسه حيث يؤكد الكتاب الكريم حرفيا بان كل نفس مسؤولة عما تأتيه من أفعال : « و مَن عمِل صالحاً فلنفسه و من أساء فعليها » . هذه الآية و كثير غيرها تؤكد حرية الاختيار عند الانسان. وأخيرا فان المسلمين أجمع 'يقر ون بأن الله كلتفهم القيام بواجبات منها ما يتعلق بالواجبات الأخلاقية او الاجتاعية الخ . . فكيف 'تفهم اذن فكرة التكليف دون التسليم بأن الانسان حر وسد لأفعاله ؟

٣ - الوعد والوعيد: ان يكون الله قد وعد المؤمنين من خلقه بالثواب وتوعد الكافرين منهم بالعقاب فهذا أمر 'تقر" به الفرق والمذاهب الاسلامية على اختلافها . ولكن المعتزلة يربطون بين هذه العقيدة وبين مفهومهم للعدل الالهي . فالعدل الالهي يفترض ان لا 'يعامل المؤمن والكافر على حد" سواء كا ان الحرية الانسانية تتضمن ان يكون الانسان مسؤولاً عن أفعاله سواء في الخير أم في الشر . وهكذا فان فكرة اللطف الالهي ليس لها الا مكان ثانوي في التعلم المعتزلي . اما العدل فهو الذي يحتل" المكانة العليا .

إ - المنزلة بين المنزلتين : هذا المبدأ هو الذي سبتب الشقاق ، كما رأينا ، بين واصل بن عطاء مؤسس مدرسة الاعتزال وبين أستاذه حسن البصري . وقد حصل الخلاف حول مفهوم « مرتكب الكبيرة » ، فالمعتزلة تقول انه في منزلة ما بين الكفر والايمان . وهم يعينون منزلته لاهوتياً وشبرعياً بصفتها متميزة في آن واحد عن منزلة المسلم ومنزلة غير المسلم . ويميز المعتزلة ، ومعهم سائر الفقهاء ورجال الدين في الاسلام ، بين نوعين من المعاصي : الصغائر والكبائر (۱) . فالصغائر لا تستوجب إقصاء صاحبها عن حلقة المؤمنين على

<sup>(</sup>١) الكبائر نوعان: كبيرة الشرك وصاحبها كافر نخله في النار، وكبيرة دون الشرك وهي تسعة: =

ان لا يعود العاصي الى معاودة ارتكابها (١) . اما الكبائر فهي ايضاً على نوعين : كبيرة الشرك والكبائر الاخرى ، وهذه الكبائر الاخرى ، برأي المعتزلة ، توجب إقصاء مرتكبها عن الجماعة دون ان يعتبر مع ذلك كافراً بالمعنى المطلق للكفر . فمرتكب الكبائر هو اذن في منزلة وسط لا هي بمنزلة المؤمن ولا بمنزلة غير المؤمن . وهذا المبدأ القائل بمنزلة بين المنزلتين اقتضى هو الآخر بعض الصعوبات .

ه — الأمر بالمعروف: المبدأ الأخير من مبادىء المعتزلة الرئيسية يتعلق المجياة الجماعة. انه يهدف الى التطبيق العملي لمبادىء العدالة والحرية في السلوك الاجتاعي. فالعدالة ، عند المعتزلة ، لا تنحصر في تجنب الأذى والظلم اللذين يصيبان الفرد ، بل هي ايضاً عمل الجماعة كلها في سبيل خلق جو من المساواة والانسجام الاجتاعي. إذ بفضل ذلك يتسنى لكل فرد ان يحقق كل مواهبه. وكذلك فان حرية الانسان ومسؤوليته لا تقعان فقط على استعمال مختلف الملكات عند الفرد ، بل هي تتناول ، ويجب ان تتناول ، الجماعة بكاملها ؛ وعلاوة على ذلك فهذا مبدأ قد ورد بكثرة في كتاب المسلمين المقدس. الا ان حذاقة المعتزلة تعود الى انها بنت مبدأ العمل الأخلاقي والاجتاعي على المبدأ اللاهوتي العدالة وحرية الانسان (٢٠).

قتل النفس التي حرم الله قتلها الا بالحق، والزنى، وعقوق الوالدين، وشهادة الزور، والسحر،
 وأكل مال اليتامى، وأكل الربا ، والتولي عن الزحف ، وقذف المحصنات. وعندما يتكلم المعتزلة
 عن الكبيرة فانهم يعنون هذه الكبائر التسعة .

<sup>(</sup>١) ولكن الانسان اذا تاب بعد أن يكون قد فقد العضو الذي به يرتكب الكبيرة فات التوبة ، في هذه الحالة ، لا تصح ، بعد العجز عن الاتيان بالعمل . يقول أبو هاشم ( وهو من شيرخ المعتزلة ) : « فلا تصح توبة من خرس لسانه عن الكذب ولا توبة من جب ذكره عن الزنى . أذ ما الذي يضمن لنا عدم مراجعته هذا الذنب في حال استعاضة العضو الذي به برتكب الذنب ؟ » .

 <sup>(</sup>٢) والفلاسفة الذين بنوا الالهيات على الاخلاقيات كثر ، نذكر منهم «كانت » الذي قال بقصور العقل النظري ، بجرده ، عن ادراك الله ، ار اثبات وجوده ، وانه لا يمكن الا ان « نفترض » وجوده بناء على معطيات العقل العملي .

# ٢ ـ أبو الحسن الأشعري

#### أ\_ حياته ومؤلفاته

١ -- ولد ابو الحسن على بن اسماعيل الاشعري بالبصرة عام ٢٦٠هم مهم وهو والتحق منذ صباه بالمعتزلة فدرس أصولهم على أشهر أئمتهم في ذلك العصر وهو الجبائي ( المتوفي عام ٣٠٣هم / ٩١٧ م ). ولزم الاشعري مذهب المعتزلة حتى سن الاربعين ودافع عن الاعتزال وألتف في هذه الفترة من حياته كتباً عديدة في نصرة هذا المذهب. وفي سن الاربعين احتبس في داره ما لا يقل عن خمسة عشر يوماً خرج بعدها الى مسجد البصرة وارتقى كرسياً ونادى في الناس بأعلى صوته : « من عرفني فقد عرفني ، ومن لم يعرفني فأنا أعرقه بنفسي . انا فلان بن فلان . كنت أؤمن بمذهب الاعتزال ، وكنت أقول بخلق القرآن وان الله لا تراه الأبصار منكراً ان تكون الله صفات إيجابية . . وأنا تائب معتقد الرد على المعتزلة نحرج لفضائحهم ومعايبهم » .

<sup>(</sup>١) اختلفت الآراء في تعليل هذا التحول، فقد قيل ان الاشعري رأى النبي ثلاث مرات في الرمه ، وسمع في نفسه هانفاً داخلياً يدعوه الى الهداية النبوية. وقيل. بل تحول عن المعتزلة على =

نفسه والى الوضع الخسارجي ، نعني بذلك انشقاق المسلمين في ذلك الوقت وانقسامهم بين موقفين متطرفين؛ الى الاشعري نفسه اولاً: إذ لشد ما اصطدم ابر الحسن بالنزعة العقلية المفرطة عند شيوخ المعتزلة من حيث نظرتهم الى الله ونجاة الانسان . ألم يصلوا الى حد التعطيل فأصبحت بذلك الألوهية موضوع أبحاثهم مجرد فكرة تجريدية بحتة لا رابط لها بالعالم ولا بالانسان ؟ وأي معنى بل وأي مدى ماورائي يصبح للمعرفة والتعبد عند الانسان ما دام كل شيء قد تحدد عند الخلق حسب مبدأ السببية ؟ لقد أشفق ابو الحسن على دين الله وسنة الرسول من ان يذهبا ضحية الآراء المتطرفة ؛ نعني بذلك المعتزلة ، من جهة اخرى ، ونظرتهم التجريدية الى صفات الله ، وأهل النص ، من جهة الحرى ، وهم الذين قاوموا النزعة العقلية المعتزلية فأفضى بهم موقفهم هسذا الى حالة تحجر وجمود. لقد كان ارتداد الاشعري على المعتزلة اذن بدافع شخصي ليقضي على مشكلة طالما كانت تدور في خلده ، كا انه كان ليسهال للأمة الاسلامية

<sup>=</sup> اثر المناظرة الكلامية التي جرت بينه وبين أستاذه «ابي علي الجبائي» رأس معتزلة البصرة في مسألة الصلاح والأصلح .

قال الاشمري : « ثلاثة اخوة كان احدهم براً تقياً ، والثاني كان كافراً فاسقاً شقياً ، والثالث كان صفيراً ، فياتوا . فكيف حالهم ?

الجبائي : اما الزاهد ففيالدرجات، واما الكافر ففيالدركات، واما الصغير فمن اهلالسلامة. الاشعري : إن أراد الصغير ان يذهب الى درجات الزاهد ، هل يؤذن له ?

الجبائي : لا ، لأنه يقال له : ان أخاك انما رصل الى هذه الدرجات بسبب طاعاته الكثيرة ، وليس لك تلك الطاعات .

الاشعري : فان قـال ذلك الصغير : التقصير ليس مني ، فانك ما أبقيتني ولا أقدرتني على الطاعة ?

الجبائي : يقول الباري جل وعلا : كنت أعلم انك ، لو بقيت ، لمصيت ، وصرت مستحقاً المذاب الآليم ، فراعيت مصلحتك .

الاشعري : فلر قال الأغ الكافر : كما علمت حاله فقد علمت حالي فلم راعيت مصلحته دوني ? الجيائي : انك مجنون » .

نحرجاً من الطريق المسدود الذي زجّها به الغالمة من أصحاب العقال وأصحاب النص .

٧ - كتب الاشعري مؤلفات عدة اثناء فترة اتتباعه لمذهب الاعتزال ، كما انه كتب بعد ارتداده على هذا المذهب. وقد بلغ عدد كتبه قرابة التسعين تناول فيها شق الموضوعات اللاهوتية في عصره . له تفسير للقرآن . وكتاب يبحث في الشريعة ، وآخر في الحديث والرواية ، وله مؤلفات يدحض فيها اقوال الماديين والخوارج ، كما انه ألتف بعد ارتداده على المعتزلة كتباً يدحض فيها مذهبهم . أما من كتبه التي وصلت الينا فهناك كتابان لهما الهمية خاصة .

في الكتاب الاول ( مقالات الاسلاميين ) يعرض الاشعري بدقة وامانة للختلف المذاهب المعروفة في عصره . يعتبر هذا الكتاب من أهم المراجع في تاريخ المذاهب ) كما انه الكتاب الاول من نوعه في تاريخ المذاهب والملل في الاسلام . يقسم الكتاب الى ثلاثة اقسام : يحتوي الاول عرضاً مفصلاً لمذاهب الفرق الاسلامية المختلفة . ويعرض القسم الثاني معتقد أهل الحديث والسنة .

اما الكتاب الثاني « الإبانة عن اصول الديانة » فان فيه عرضاً لمعتقد اهل السنة . يفتتحه صاحبه بالاشادة بابن حنبل (مؤسس المذهب الحنبلي توفي عام ٢٤١ ه / ٨٥٥ م ) ثم تتعاقب المقالات دون ترتيب منطقي، وقد 'مجثت كلها على ضوء الاتجاه الجديد الذي سار فيه الأشعري . فاذا استطعنا ان نجزم بأنه كتب هذا الكتاب في الفترة الثانية من حياته فاننا نؤكد الأمر نفسه بالنسبة لكتابه الأول .

وبعد حياة حافلة توفي الأشعري في بغداد سنة ٣٢٤ هـ / ٩٣٥ م .

### ب ـ منعب الأشعري

١- النزعات المختلفة في بنيانه الفلسفي: عند الأشمري نزعتان متناقضتان

في الظاهر متكاملتان في الحقيقة . احداهما تقربه من اصحاب المذاهب السنية حتى ان بعضهم ظنه شافعياً وظن غيرهم انه كان مالكياً وأكد اكثرهم بل هو حنبلي . والثانية تدفعه الى البقاء مستقلاً عن مختلف المذاهب الفقهية وذلك نتيجة لحرصه على التوفيق بين جميع المذاهب السنية ولاعتقاده بأنها جميعاً تتفق حول الاصول وانحا اختلافها في الفروع، واليه يعزى هذا القول الذي رواه عنه ابن عساكر : وكل مجتهد مصيب وكلهم على الحق وانهم لا يختلفون في الاصول وانحا اختلافهم في الفروع ، وفيا يتعلق بالعقيدة ، وعلى الاصح ، في الاصول وانحا اختلافهم في الفروع ، وفيا يتعلق بالعقيدة ، وعلى الاصح ، في معرض اقامة الأدلة العقلية لدعم العقيدة ، لم يُعرض الاشعري عن العقل والحجج العقلية كا فعل المتمكون بحرفية النص ، ولكنه، وان انكر ان يكون استخدام الأدلة العقلية في الدين بدعة ، بحجية ان الذي والصحابة ما استعماوا مثل هذه الأدلة ، الا انه لم ينظر الى العقل كقياس مطلق امام الايمان والمعطيات الدينية الاساسية ..

## لقد اتخذ الاشعرى من المعتزلة موقفاً معارضاً وذلك لأمرين اساسين :

١) — ان اعطاء الاهمية المطلقة للعقل لا يفضي الى دعم الدين ، كما زعم المعتزلة ، بل ان ذلك على العكس يفضي الى نفي الدين والى استبدال الايمان بالمعقل . اذ ما هي قيمة الايمان بالله اذن وبالكتاب المنزل ما دام العقل بحد ذاته اسمى وارفع من المعطيات الدينية. ٢) — ينص القرآن غالباً على ان الايمان بالفيب مبدأ اساسي في الحياة الدينية اذا انهار انهارت معه اركان الدين . ولكن و الغيب ، أمر يتجاوز حدود البراهين العقلية ، فاتخاذ العقل اذن كقياس مطلق في امور العقيدة يتنافى والحالة هذه مع مبدأ الايمان بالغيب .

وهكذا يظهر لنا الأشعري يحاول من خلال مذهب ان يوفق بين طرفين . وتظهر نزعته هذه في مختلف الحلول التي يقدمها . من هنا الرواج الذي لاقته افكار الاشعري ومذهبه بين السنة في الاسلام خلال عدة قرون .

وسوف نعرض كمثل على نزعته النوفيقية هذه موقفه من قضايا ثلاث : مشكلة الصفات الإلهية ، ومشكلة خلق القرآن ، ومشكلة الحرية الانسانية .

٣ - صفات الله : رأينا كيف قالت المعتزلة بأن الله مجرد من كل صفة المجابية ، بعنى ان كل صفة من الصفات هي نفسها عين الذات . ومن جهسة اخرى كيف انتهى اهل النص ، بنظرتهم الساذجة للصفات الالهية الى جعل الألوهة مجموعة معقدة من الاسماء والصفات تضاف على الجوهر الالهي نفسه . وقد عرف موقف المعتزلة في الاسلام بالتعطيل اي انهم انتهوا الى تجريد الله من كل فعل عملي وخلصوا بذلك الى اللاأدرية . ( وتجدر الاشارة الى اس من كل فعل عملي وخلصوا بذلك الى اللاأدرية . ( وتجدر الاشارة الى اس والمرأة المجردة من حليها) . كما عمرف المتمسكون مجرفية النص باسم والمشبهة ، وقد مر ممنا هذان اللفظان ( التعطيل والتشبيه ) في موضع آخر من هذا الكتاب ( الفصل الثاني ) .

اما الحل" الذي تقدم به الاشعري فهو يقضي بأن الله يتصف حقيقة بالصفات والأسماء التي أشار اليها القرآن . وهذه الأسماء يمكن اعتبارها مفسايرة للذات الالهية من حيث حقيقتها الإيجابية ، في حين لا وجود لها ولا حقيقة خارج الذات ومستقلة عنه . ان أهمية الحل الذي تقدم به الاشعري تكن من جهة في تميزه بين الصفة والمفهوم الذهني ، وفي اعتباره ، من جهة اخرى ، ان الازدواجية بين الجوهر والصفة يجب ان تقاس على صعيد الكيف لا على صعيد الكيف لا على صعيد الكيف عن بال المعتزلة .

أما مساجاء في القرآن وفي بعض الأحاديث من أقوال تثبت لله صفات بشرية كاليد والوجه ، وكالجلوس على العرش ، فقد اعتبرت المعتزلة كل ذلك من باب المجاز والاستعارة : فاليد تمثل القوة ، والوجه للدلالة على الذات ، وجلوسالله علىالعرش ما هي الا صورة مجازية للدلالة علىالسلطان الالهي الخ...

في حين ان اهل النص اعتبروا تلك الآيات والأحاديث حقيقة صادقة ويجب ان تفهم وتفسّر على نحو ما يدل عليه ظاهرها . اما الاشعري فهو على اتفاق مع اهلالنص من حيث صدق هذه الظواهر وحقيقة نسبتها لله ولكنه يعارض نسبتها اليه تعالى على نحو مادي طبيعي . فعلى المسلم ، كما يقول الاشعري ، ان يؤمن بأن لله يدا ووجها ولكن دون ان يسأل عن كيفية ذلك . وهذا ما يفسر لنا جملته المشهورة وبلا كيف ، حيث يؤكد الايمان تخليه عن العقل . فاذا كان المعتزلة قد تحوّلوا الى الكلام عن التأويل والمعاني المجازية ، فان فضل الاشعري كان في وضعه العقل والايمان وجها لوجه ، بلا توسّط .

٣ - القرآن غير مخلوق: قالت المستزلة ان القرآن هو كلام الله المحدّث دون ان تفرّق بين الكلام كصفة إلهية أزلية والكلام الحرفي الذي يمثل تلك الصفة في القرآن. ورفض اهل النص رفضاً باتاً كل تفسير من هـذا النوع ولكنهم خلطوا بدورهم بين الكلام الالهي الأزلي والنص البشري المتجلّي في الزمان. وقد ذهبت طائفة منهم الى أبعد من ذلك فزعمت ان القرآن قديم لا فقط بمحتواه وبالكلمات التي يتألف منها ، بل هو قديم ايضاً بكل مـا يكوّنه مادّياً من ورق وجبر وغلاف النح.

يأتي موقف الاشعري كحل وسط بين هذين الموقفين المتطرفين. فهو يرى المعتزلة ، طبيعة الكلام سواء كانت بشرية أم إلهية ، لا تعود فقط ، كا يرى المعتزلة ، الى أصوات وكلمات تلفظ و تحكى ، بل انها ايضاً و حديث نفسي ، وهي بهذا مستقلة بذاتها عن و الحديث اللفظي ، . وعندما يقول الاشعري بقدم القرآن فهو يعني بذلك الصفة الالهية التي هي الكلام والتي ما زالت قديمة قدم الله ومنزهمة بذلك عن كل ما هو لفظي وصوتي إ ولكن القرآن ايضاً مؤلف من كلمات ، وهو مكتوب . ومن هذه الوجهة يرى الاشعري انه فعل زمني غلوق على عكس ما يعتقده اهل النص . فاذا سأل سائل : وكيف تتفق هاتان الوجهتان المتناقضتان في ظاهرة واحدة كالقرآن فنقول انه مخلوق وغير

غلوق في آن واحد ؟ يعود الاشعري ليهمس في أذنه من جديد: « عليك ان تؤمن بذلك بلا كيف ، (١) .

إلى القدرة الانسان: لم يرجع الاشعري في حلّه لهذه المشكلة الى القدرة الالهية كا رأتها المعتزلة ، بل انه قال بنظرية الكسب . وهنا ايضاً وجد الاشعري حلا وسطا بين موقفين: موقف القدرية ( بضم القاف ) من المعتزلة وموقف الجبرية من خصومهم . وقد رأى الاشعري ان موقف المعتزلة يضفي نوعاً من الازدواجية على الفعل الالهي . إذ ان المعتزلة لم يكتفوا بالقول بأن الانسان حر ومسؤول عن أفعاله ، بل ذهبوا الى حد التأكيد بأن له القدرة على وخلق » هذه الأفعال . ولحي لا يقع الاشعري في مثل ما وقعت به المعتزلة ، فيقيم قوة انسانية خالقة الى جانب القوة الالهية ، أضاف للانسان ملكة قادرة ولكنها ليست خالقة ، اي ليست قادرة على الخلق بل على ملكة قادرة ولكنها ليست خالية يكون مسؤولاً عما يأتيه من أفعال . وقد أتاح بذلك للانسان بجالاً من الحرية ليكون مسؤولاً عما يأتيه من أفعال . ويقبل الاشعري بقسمة الأفعال ، كما قالت المعتزلة ، الى اضطرارية واختيارية ويقبل الاشعري بقسمة الأفعال ، كما قالت المعتزلة ، الى اضطرارية واختيارية كا يقبل بمبدئهم القائل بأن الانسان يشعر بالفرق البيّن بين هذين النوعين من الافعال . ولكن القدرة ، عنده ، شيء خارج عن الذات ، زائد عليه ،

<sup>(</sup>١) للأشعري حجة عقلية يبرهن بها ان كلام الله قديم ، وردت في « كتاب اللمع والرد على المل الزيم والبدع » .

ية ول الاشمري : « إن قال قائل : لم قلتم ان الله تمالى لم يزل متكلماً وان كلام الله تعـــالى غير مخاوق ?

قيل له : قلنا ذلك لأن الله تمالى قال: « انما قولنا لشيء اذا أردناه ان نقول له كن فيكون » ، فلا كان القرآن قوله ، ويستحيل ان يكون قوله ، ويستحيل ان يكون قوله ، مقولاً له ، لأن هذا يوجب قولاً ثانياً ، والقول في القول الشاني وتعلقه بقول ثالث كالقول في القول الارل وتعلقه بقول ثان ، وهسنذا يقتضي ما لا نهاية له من الأقوال . وذلك فاسد . واذا فسد ذلك فسد ان يكون القرآن مخاوقاً » .

وليست ذاتية نابعة منه . ففي كل عمل اختياري يقوم به الانسان يمنيز الاشعري بين فعلين : فعل الخلق الذي هو من عند الله وفعل الكسب الذي هو من عند الانسان . وحرية الانسان تقوم اذن على هـذا التوافق بين الإله و الخالق ، والانسان « الكاسب » .

لم يوجه الاشعري 'جل" اهتامه ' في كافة الحلول التي تقدم بها ' نحو القضايا العقلية والنظرية بقدر ما كان يوجه اهتامه نحو القضايا الروحية والدينية . فقد كان 'جل" همه ان يعطي معنى للايسان بالله ' بإله لم يكن من العبث وصفه بتلك الصفات التي وردت في القرآن ' اذ ليس من الممكن فصل الصفات عن الذات ' فالله جوهر وصفة معا . وهذا بما يفسح المجال امام المؤمن ليكون الله بالنسبة اليه موضوع محبة وتعبيد وإجلال . وسواء كان الجهد الذي قام به الاشعري ناجحاً او فاشلا ( نظراً لغياب الأدلة الميتافيزيقنة الكافية في بنيانه الفلسفي ) فان ما كان يرمي اليه الاشعري ' بكل نزاهة وتجرد ' هو إقامة الدليل على تلازم هاتين الصفتين ' قدم القرآن وحدوثه ' ذلك التلازم الحقي العجيب بين الخلود والفناء .



## ٣ \_ الأشعرية

#### أ ـ تطور مدرسة الأشعري

١ - أنشأ المدرسة الاشعرية في منتصف القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) تلامذة الاشعري واليه ينسب اسم هذه المدرسة فيقال الاشعرية والأشاعرة . وقد ظلت الاشعرية طيلة عدة قرون العقيدة المهيمنة في الاسلام السني كما اصبح الأشاعرة انفسهم اهل السنة .

أحاط بالأشمري في أواخر أيامه عدد من التلامية الذين أخذوا بحياته المشالية وأفكاره الناضحة بالقيم الدينية وجهده لإنقاد العقيدة من الأخطار المحدقة بها . فقد وجدوا فيه ملجأ يقيهم تطرف المتمسكين محرفية النص من الهل الحديث وتطرف العقليين من الهل الاعتزال . وهكذا بدأت الأشعرية تتباور ولما يتوفى ابو الحسن بعد .

ولكن الأشعرية ما كادت توطد دعائم وجودها وتتخذ طابعاً متميزاً بجانب المدارس الاخرى حتى غدت هدفاً لهجهات عديدة . فالمعتزلة لم ينسوا ما كانوا يضمرونه للاشعري وهو تلميذهم الذي انقلب عليهم . فأخذوا على الأشاعرة تمليقهم للعامة واتهموهم بالانتهازية وانهم انما يسعون لتوحيد المذاهب

الختلفة في مذهبهم الجديد. وكذلك لم يرق لأهل الحديث هذا المذهب الجديد فقاموا ، وعلى رأسهم الحنابلة ، يعجبون من حال الاشعري الذي ادّعى انه انما يحاول ان يتملص من شرك الاعتزال فاذا به لا يجد الشجاعة للعودة بكل بساطة ووضوح الى مورد النبع ، اي الى النص المنزل والطريقة الحنيفة ، كا اتشبعت في الاسلام السني .

وثمة حدث آخر ساهم في تعقيد الأمور . ففي نفس الوقت الذي بدأ فيه الاشعري يتلمس المشاكل التي تهدد الدين الاسلامي ويحاول ان يجد لها الحلول المناسبة ، ظهر مفكر آخر ، نشأ ايضا بين اهل السنة ، هو ابو منصور الماتريدي ( الذي توفي في سمرقند ، في شرق العالم الاسلامي آنذاك عام ٣٣٣ هم ٩٤٤ م ) . وكان الماتريدي بدوره يشعر بالمشاكل المحدقة ويهدف الى تسويتها. ونظر تلامذته الى مساعي الاشاعرة على انها اصلاح جزئي مبتور وأخدذوا عليهم موقفهم المحافظ ومحاولتهم للتوفيق بين مذاهب متناقضة . واذا كانت الاشعرية موقفا وسطا موفقاً فقد حاول تلامذة الماتريدي أن يحلوا القضية جذرياً ويصلحوا التصدع الذي اصاب المذهب السني برمته .

٧ - بالرغم من كل ما واجهه الاشاعرة من حملات فقد توسعت مدرستهم وانتشرت وقد ساعدها الوقت حتى اصبحت لسان حال السنة في القسم الاكبر من العالم الاسلامي آنداك ، إلا أن الاشعرية جابهت في منتصف القرن الحادي عشر (السادس للهجرة) بعض المصاعب فتوقف نشاطها نوعاً. فقد غدا الأمراء الفرس من دولة بني بويه اسياد السلطة في الدولة العباسية واذ كان هؤلاء من الشيعة فقد اقاموا نوعاً من التوفيق بين الفكر المعتزلي وبعض النواحي من الفكر الشيعي . ولكن ما كاد الأمراء السلجوقيون الأتراك ، وهم ذوو ميول سنية ، يستولون على السلطة حتى تبدل الموقف واستعادت الأشعرية مكانتها في المجتمع الاسلامي بل انها تمتمت بعطف السلطة الحاكمة لا سيا في ايام الوزير السلجوقي المعروف « نظام الملك » ( توفي عام ١٠٩٣ م

٨٥ ه. وهذا مـا يفسر لنا سبب المقاومة العنيفة التي قام بها اسماعيليو
 ألموت ) .

أسس نظام الملك جامعتين كبيرتين في بغداد ونيشابور حيث كانت تدرس فيها الأشعرية التي غدت بالتالي المذهب الرسمي للدولة العباسية . وفي ذلك الوقت اصبح دعاتها هم انفسهم الناطقون بلسان المذهب السني . ولما قوي نفوذهم شرع الأشاعرة بهاجمون الفرق والمذاهب التي لا تتفق ومندهبهم و الحنيف ، ؟ وذلك ليس فقط على الصعيد الفكري البحت ، بل على الصعيد السياسي ايضاً وذلك بقولهم ان خصومهم انما يحملون افكاراً تغذيها دولة او حكم معارض للخليفة العباسي . وما الحملة التي شنها الغزالي على الباطنية الاسماعيلية وعلى الفلاسفة الا جزء من كل يستهدف في الوقت نفسه الحكم الفاطمي في مصر الذي كان يذود عن الفلاسفة ويتبنى المذهب الباطني .

٣ - وفي حدود القرن الثالث عشر للميلا ( السابع للهجرة ) لاقت الأشعرية خصمين شديدين هما ( ابن تيمية » وتلميذه ( ابن القيتم الجوزي » وكلاهما من دمشق . فإبن تيمية ، وهو مؤسس الحركة ( السلفية » التي امتدت عبر عدة قرون ، اخذ على الاشاعرة عقم الاصلاح الذي نادوا به ، ونادى بإصلاح جذري للسنة يقوم على اعطاء القيمة المطلقة النص الحرفي كا ورد اثناء التزيل وعلى الرجوع الى احاديث الصحابة . (ويستثنى من هذه الأحاديث مجمل الاحاديث الفقهية التي تروى عن أئمة الشيعة ) . وبالرغم من بلاغة (ابن تيمية » و انتقاداته اللاذعة حافظت الاسعرية على مكانتها المتفوقة في الاسلام السني حتى ايامنا هذه . وإن الروح التجديدية في الاسلام السني مها كانت عناصرها مختلفة ( كالمعتزلة ) والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميعا في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميعا في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميعا في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميعا في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميعا في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميعا في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والسلفية مثلا ) لم تستطع بالتقائها جميعا في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز المنتمية والمتحديدية في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز والمتحديدية والمتحديدية في المتحديدية في المتحديدية في الوجدان الاسلامي الا ان تعزز المتحديدية والمتحديدية في الوجدان الاسلام وتؤكد تفوقه .

٤ - انجبت الاشعرية رجالاً بارزين نذكر منهم القاضي وابوبكر الباقلاني،
 ١٠١٣ م / ١٠٠٣ ه ) صاحب كتاب و التوحيد ، وهو اول

عام ١٠٢٧ م / ١٨٤ ه ) و « عبدالقادر بن طاهر البغدادي » ( المتوفي عام ١٠٢٧ م / ١٨٤ ه ) و « عبدالقادر بن طاهر البغدادي » ( توفي عام ١٠٣٧ م / ٢٩١ ه) و «ابوجعفر احمد بن محمد السمعاني» (توفي سنة ١٠٥٢ م / ١٠٣٧ م / ٢٠٥ ه) و «ابرشاد الذي يُعد الصيغة النهائية للمذهب الاشعري، و «الامام ابوحامد الغزالي» (المتوفي عام ١١١١ م / ٥٠٥ ه) و «ابن تومرت» ( توفي عام ١٠٣٠ م / ٢٠٢ م / ٢٠٣ ه ) و « الشهرستاني » ( المتوفي عام ١٠٥٠ م / ٢٠٥ ه ) و « الجرجاني » ( مخد الدين الرازي » ( توفي عام ١٢١٠ م / ٢٠٦ ه ) و « الجرجاني » ( توفي عام ١٤١٠ م / ٢٠٦ م ) و « الجرجاني » ( توفي عام ١٤٩٠ م / ١٤٩٠ ه ) و « السنوسي » ( توفي عام ١٤٩٠ م / ١٤٩٠ ه ) و « المنوسي » ( توفي عام ١٤٩٠ م / ١٤٩٠ ه ) و « الجرجاني »

لقد اشرنا الى ان الاشعرية لم تنتصر فقط على كل الهجهات التي تعرضت لها بل انها نجحت في توطيد دعائمها في الاسلام السني وخاصة في الشرق الادنى . وهي لم تصب هـــنا النجاح عرضاً واتفاقاً . واذا كانت العوامل الخارجية ( من سياسية وغيرها ) قد ساعدت على ازدهارها في وقت من الاوقات فان الفضل في ذلك الازدهار يعود مبدئياً الى ان المذهب الاشعري قـد نادى بحلول حاسمة ، ولو ظاهريا ، لمشكلتين من كبار المشاكل . هاتان المشكلتان ، عكس ما سبق عرضه في هذا الكتاب ، همـا من المشاكل التي تعرض على عكس ما سبق عرضه في هذا الكتاب ، همـا من المشاكل التي تعرض الفكري و الظاهري » . المشكلة الاولى تتعلق بالنظام الكوني ، وفي هـذا الجمال قـدم الاشاعرة حلهم و الذري » الذي غـدا و كلاسيكيا ، والمشكلة الثانية تتعلق بعلم النفس الديني وعلاقته بالفرد الانساني .

#### ب ـ المذهب الدري

١ - رأينا كيف ربط ( العرفان ) عند الاسماعيلية ( الفصل الثاني ب ) ،
 بين فكرة الفيض ومبدأ الإبداع. ان فكرة الفيض الحقة تمثلت بشكل خاص

في الاسلام عند الفلاسفة و الهلتينين ، ، هؤلاء الفلاسفة فهموا فعل الخلق ، كا تبصروا فيه خلال الوحي القرآني ، على ضوء هذه الفكرة الأساسية . لقد اعتبروا تعدد العوالم والظواهر وكأنها صادرة عن الواحد المطلق . فالله موجود في قمة هذه الظواهر التي تنشأ عنه . والكائنات برسمتها ، اذ تؤلف هذا الظهور الالهي نفسه ، ترتبط ترتيبياً بعضها ببعض ابتداء من العقل الاول حق المادة الموات .

وثمة مدارس فكرية اخرى ، ولا سيا المعتزلة ، تستند في تفسير الخلق والعلاقات بين الله والعالم الى مبدأ العلية الشاملة فمظاهر الخلق عندهم خاضعة لجموعة من العلل التي ترتقي تدريجيا ابتداء من العلل الثانوية التي تسير العالم المادي ، حتى العلل الأولية وهكذا حتى نصل أخيراً الى علة العلل جميعاً .

لم 'يقنع الأشاعرة مبدأ الفيض الذي قال به الفلاسفة كا لم تقع منهم فكرة السببية ، التي نادى بها المعتزلة ، موقع الرضى. فبدأ الفيض كا فهمه الاشاعرة ينفي عن جوهر الكائن الأزلي ما أثبتوه له من حرية وإرادة . وهو يبدو لهم وكأنه مطابقة بين الاصل الاصل وما يصدر عن هذا الاصل سواء كان ذلك على صعيد الجوهر أم على صعيد الوجود . ففي الكائنات الفائضة لا يستطيعون ان يروا كائنات مخاوقة بالممنى الذي قصده القرآن بالخلق، ولا حالات متعددة لكائن واحد ، ولكن مجوعة من الكائنات ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالاصل الذي صدرت عنه مجيث انها تشكل معه وحدة كلية .

ويرى الاشاعرة في مبدأ العلية الشاملة التي قال بها المعتزلة نوعاً منالحتمية واللذوم . ( اذ ان العلة ترتبط كينونيا Ontologiquement بمعلولها والعكس بالعكس ) وان هذه الحتمية لما يتنافى مع الفكرة الأساسية في القرآن القائلة بالقدرة الالهية اللامتناهية وحرية الله المطلقة . ومن العبث ، في نظرهم ، ان يلجأ المعتزلة ، لتبرير نظريتهم عن العلة ، الى ربطها بالحكمة الالهية ، مظهرين بذلك ان تلك الحكمة هي في الواقع في أساس العلية . اذ ان الحكمة الالهية ،

في نظر الاشاعرة، هي مطلقة ايضاً شأنها في ذلك شأن القدرة والارادة وهي كلها صفات مطلقة لا يجري عليها شرط ولا قيد ولا التزام .

٢ – اما فكرة خلق العالم ، وما ينتج عنها من علاقات يمكن تصورها بين الحالق والكون ، فقد وجد لها الاشاعرة أساساً وتبريراً في نظريتهم عن الجوهر الفرد ، اي الجزء الذي لا يتجزأ ، وهذا ما يعرف بمذهب الذرة . عرفت هذه النظرية قديماً عند مفكري اليونان والهنود ولكن الاشاعرة توسعوا بها وشرحوها طبقاً لميولهم الفلسفية الخاصة لكي يضمنوا ، بما ينتج عن هذه النظرية ، صحة رأيهم عن القدرة اللامتناهية وعن الخلق .

يمكننا ان نعرض بإيجاز لحاجة الاشاعرة كايلي : ما ان نسلتم بوجود جوهر فرد اي مادة غير قابلة للتجزئة حتى نصل الى اثبات مبدأ سام سني يعطي للمادة ولكافة الاجسام المركبة تحديدها وتميزها . اذ ان المادة لو كانت بذاتها قابلة للانقسام لحلت في قرارتها امكانية تحديد ذاتها وعلة هذا التحديد و لبطل والحالة هذه وجوب وجود مبدأ اول للكائنات . فاذا سلمنا ببدأ الجوهر الذي لا يتجزأ بذاته (الذرة) وجب علينا ان نعترف بتدخل مبدأ سام متعالي يعطي للمادة تحديدها وميزاتها وكميتها التي تجعل منها هذا الكائن او ذاك . وهكذا تظهر فكرة الاله الخالق بديهية مدعومة بالبرهان القاطع .

ومن ثم فان فكرة الجزء الذي لا يتجزأ تحمل بين ثناياها نتيجة اخرى وهي اتصال فعل الخلق ودوامه. فاذا كانت المادة لا تجد حقاً في ذاتها السبب. الكافي لاتصالها وانفصالها ، فان تراكم عدة ذرات وتجمعها في سبيل تمييز كائن او آخر وجب ان يكون تراكماً عفوياً وبفعل الصدفة . ولكن هذه الصدف بمجرد كونها متعاقبة أبداً تحتم وساطة مبدأ سام متعال يخلقها دوماً وأبداً ويكون لها دعماً وسنداً . وها هي النتيجة لكل ذلك تفرض نفسها فرضاً : يجب ان تكون الجواهر والأعراض نخاوقة في كل لحظة. الكون كله مرهون

من آن الى آن بالعناية الالهية المتناهية القدرة . الكون دائمًا على تمدّد وانتشار وتفكك واليد الالهية وحدما هي التي تضمن له في كل لحظة وحدته وتلاحمه ودوامه . وإن كنا نحن لا نشعر بكل ذلك فهذا مردّه الى عجز وقصور في الحواس والادراك .

#### ج ـ العقل والايمان

ا سعدا المشكلة التي حلها الاشاعرة بنظريتهم الكونية الذرية فانهم ايضاً عالجوا مشكلة اخرى تعرضت لهم ، هي مشكلة العلاقة بين العقل والهيان . في ذلك ايضاً يثبتون دعوتهم لجحابهة المتطرفين من الفريقين : اهل العقل واهل النص . فالمعتزلة لم يقروا إلا بالعقل إماماً ولم يصدقوا إلا بجما هو عقلي . في حين ان اصحاب النص اصموا آذانهم عن سماع كل ما يتعلق بالعقل وتمسكوا بحرفية النص. فاذا سلمنا با يقوله المعتزلة من ان العقل البشري حكم ممسلق سواء كان ذلك في الامور الدنيوية الزمنية ، أم في الأمور الروحية ، لتساءل المؤمن العادي: لماذا علي ان أؤمن بالسرع ؟ لا شك في أن المعتزلة ستجيبه بأن الشرع ضروري لتنظيم الاخلاق والاجتماع بين الناس ، اذ ليس الجميع بقادرين على ان يتصرفوا على ضوء الحق والخير . ليكن ذلك . ولكن عندما يبلغ على ان يتصرفوا على ضوء الحق والخير . ليكن ذلك . ولكن عندما يبلغ الانسان العاقل مرتبة النضوج لماذا لا يكف عن تكليف نفسه القيام ببعض الحقيقة ويعمل حسب مقتضاها ؟

إن اولئك الذين يجعلون من العقل كل شيء ، كأولئك الذين لا يعطون. اي اعتبار، يصلون في النهاية الى نفس النتائج، الى الفصل بين العقل والايمان. المعتزلة ينفون الايمان بالدين ، ذلك ان الانسان العاقل لا حاجة له بــه ، وفي الطرف الثاني ينفي اهل النص قيمــة العقل مججة انه دون جدوى فيما يتعلق

بأمور الدين ، حيث القول الفصل للايمان . ولكن لمــاذا يحث القرآن على التفكير والتأمل ؟ لماذا يدعو القرآن فكرنا المتمرس بالأمور الدينية البحتة ، كوجود الله ، والعناية الالهية ، والوحي والتنزيل ، النح . . .

حاولت الاشعرية ان تشق طريقاً وسطاً بين هذين الطرفين ، جاهدة في تعيين الميدان الخاص بالعقل ، والميدان الخاص بالايمان . فاذا كان الصواب ان نقول بأن كل حقيقة روحية يمكن ادراكها عن طريق العقل كما يمكن ذلك عن طريق الايمان فلا يجب ان يغرب عن بالنا ان لكل من هاتين الحالتين نوعاً من الادراك تختلف شروطه عن الآخر ؛ بجيث انسا لا نستطيع ان نخلطها معا ، ولا ان نقيم واحسداً منها بدلاً عن الآخر ، ولا ان نثبت احدهما وننفى صاحبه .

٧ - في هـذا الصراع الذي قام به الاشاعرة نوع من العاطفة المؤثرة . اذ اننا نستطيع ان نتساءل عما اذا كان هؤلاء يملكون سلاحاً كافياً ينتهي بهم الى ما فيه الخير . اذا قابلنا مذهبهم مع الفلسفة النبوية للعرفان الشيعي التي عرضنا لها سابقاً (الفصل الثاني) لأظهر ذلك تضاد بين . فالأشاعرة بوقوفهم في وجه المعتزلة واهل النص ظلوا في الواقع مع هؤلاء في نفس الحقل . وانه منفذ يؤدي من الظاهر الى الباطن . وهذا هو التضاد بين الجدل العقلي في علم منفذ يؤدي من الظاهر الى الباطن . وهذا هو التضاد بين الجدل العقلي في علم الكلام وبين ما أليفنا معرفته عن و الحكة الالهية ، و والعرفان، و و المعرفة الذات القلبية ، هذه الاشكال الوجدانية التي تعود كل معرفة منها الى معرفة للذات الوجدنا ان جهوده ومحاولاته قد توقفت قبل الاوان .

أكان باستطاعته ان يفعل غير ذلك ؟ اذن للزمه القول بفلسفة للنبوة مع تعميق لفكرتي الزمان والحدوث في مختلف نواحي تفسيرهما. ولكن بعض

المؤرخين الشيعة اوردوا في كتاباتهم ان المذهب الذري عند الاشاعرة وانكار وجود العلل الوسيطة يجعلان كل فلسفة للنبوة مستحيلة في مذهبهم .

اذا كانت الأشعرية قد نجحت بالرغم من كل ما تعرضت له من حملات وانتقادات فيجب الاعتراف بأن وجدان الاسلام السني قد تحقق بواسطتها . وهنا تظهر الأعراض الحادة لموقف يؤدي الى التساؤل عما اذا كانت الفلسفة الاسلامية تعيش فعلا في دارها وبين أهليها ام انها بقيت دائماً لا سند لها ولا معين ? لقد كان الاعتزال معاصراً لأثمة الشيعة ( وكان لتلامذتهم مناقشات عديدة مع شيوخ المعتزلة ) وولد الاشعري في السنة ذاتها التي ابتدأت فيها و الغيبة الصغرى » للامام الثاني عشر عام ٨٦٣ م / ٢٦٠ ه . وتوفي في بغداد قبل و القلتيني » بسنوات قلتة وكان و القليني » من أشهر متكلمي الشيعة وعمل في بغداد زهاء عشرين عاماً . وبعد ، فان اسمي هذين المعلمين يمكن ان يكونا مثالين للظروف والملابسات المختلفة التي يخبؤها المستقبل للفلسفة الاسلامية يكن النهيء في الاسلام السني .



## الفصل الرابع

# في الفلسفة وعلوم الطبيعة ١ ـ الهرمسية (١)

١ - اشرنا في ما تقدم ( الفصل الاول ٢ ) الى ان الصابئة (٢ من أهل حر"ان كانوا ينسبون حكمتهم الى « هرمس » و « عاذيمون » . كتب طبيبهم الشهير « ثابت بن قر"ة » ( المتوفي عام ٢٨٨ ه / ٩٠١ م ) بالسريانية ، كما انه

<sup>(</sup>۱) الهرمسية نسبة الى « هرمس » . يقول الشهرستانى : « . . هرمس العظيم ، المحمودة T ثاره ، المرضية افعاله وأقواله ، الذي يعد من الأنبياء الكبار ، ويقسال هو « إدريس » عليه السلام » . يذكر له صاحب « الملل والنحل » عدداً من الحكم في فصل بعنوان « حكم هرمس » ( انظر الملل والنحل ج  $\gamma$  ص ه ٤ ) . ويذكر ابن النسديم : « ان اول من تكلم عن الصنعة ( يقصد « الكيمياء » ) هرمس الحكيم البابلي المنتقل الى مصر عند افتراق الناس عن بابل، وانه ملك مصر وكان حكيماً فيلسوفاً . ( الفهرست ص  $\gamma$  » ) . ( انظر اينسساً تاريخ الفلسفة في الاسلام « دى بور » ص  $\gamma$  » ،  $\gamma$  ) .

<sup>(</sup>٢) الصابئة : يقول الشهرستاني : « الصبوة في مقابل الحنفية . وفي اللغة : صبأ الرجل : اذا مال وزاغ . فبحكم ميل هؤلاء عن سنن الحق وزيغهم عن نهج الأنبياء قيل لهم الصابئة » . مذهبهم : ان للعالم صانعاً فاطراً حكيماً مقدساً عن سمات الحدثان والواجب علينسا معرفة المعجز عن الوصول الى جلاله وانما يتقرب اليه بالمتوسطات المقربين لديه وهم الروحانيون المطهرون..» ويمضي صاحب الملل والنحل في تفصيل مذهبهم من خلال مناظرة أقامها بين الحنفساء والصابئة ( انظر الجزء الثاني ص ٣ و ما يليها ) . ( وراجع ايضاً « دي بور » ص ٣٣ و ٢٤ التعليقات).

ترجم الى العربية كتاباً بعنوان ﴿ أنظمة هرمس ﴾ . وكان ﴿ هرمس ﴾ بالنسبة للمانوية واحداً من الرسل الحسة الكبار الذين سبقوا ﴿ ماني ﴾ . ثم انتقل من فلسفة النبوة الى فلسفة النبوة في الاسلام حيث تمثل بالنبي ﴿ ادريس ﴾ و ﴿ اخْنَحْ ﴾ .

وليس من العجب ان يكون الشيعة اول من « تهرمس » في الاسلام ، فالفلسفة النبوية عند الشيعة ، من جهة ، قد تبادر الى ذهنها ، تلقائيا ، الى أي طبقة نبوية ينتمي « هرمس » . فهو لم يكن رسولاً مشرّعاً مكلفاً بأن يعلن للناس عن شريعة جديدة بل ان دوره في « تاريخ الرسل القدساني » هو دور نبي أرسل لكي ينظم الحياة في المدن المتحضرة ويعلتم أهلها الامور التقنية والفنية . كا ان علم العرفان الشيعي ، من ناحية اخرى ، يدرك كذلك نوع المعرفة الشائعة عند الأنبياء العاديين الذين سبقوا الاسلام (كهرمس مثلا) وعند الأثمة والأولياء ، عامة ، في دور الولاية الذي تلا دور النبوة المشرّعة . وهذا ما وصف لنا ( الفصل الثاني ، أ ، ه ) على انه إلهام سماوي يكاد يفوق الرسالة النبوية المشرعة قدراً . وتظهر الفلسفة الهرمسية ، فعلا ، وكأنها الرسالة النبوية المشرعة قدراً . وتظهر الفلسفة الهرمسية ، فعلا ، وكأنها

وبالمقابل فقد أعلن السنة ( بشهادة الشهرستاني ) ان في هرمسية الصابئة عقيدة لا تتفق والاسلام (١) لأنها تستطيع الاستغناء عن النبي ( ونعني بسه الرسول الذي يأتي بالشريعة ) : فالاعتقاد بصعود الروح الى الساء ، كاكان «هرمس » يعلم أتباعه ، "يبطل الاعتقاد بنزول الملاك ليوحي للنبي بالنص الإلهي (٢) . ولكن هذا التناقض الحاسم يزول اذا ما وضعت المشكلة في إطار النبوة وعلم العرفان عند الشيعة ؛ ونتائجها تذهب الى حد بعيد . وهدذا ما

<sup>(</sup>١) واجع الملل والنحل ج ٣ من ص ٥ الى ٥ ٤

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ص ٣٢

يظهر لنا كيف دخلت و الهرمسية ، الى الاسلام عن طريق الشيعة ، ولماذا عرفت فيه قبل ان يعرف قياس ارسطو وماورائياته . ويشير الدافع الى الأسباب التي حدت بالشيعة الى اتخاذ هذا الموقف وما ينتج عنه في مستقبل الفلسفة في الاسلام ، في حين يرفض اهل السنة على حد سواء الموقف الشيعي والموقف الاسماعيلي والهرمسي كونها جميعاً ، في اعتقادهم ، معادية في باطنها لمبدأ النبوة ومقوصة لدعائم الاسلام التشريعي .

٣ ــ الفلسوف الايراني « السُّر خشي » ( توفي عــام ٢٨٦ هـ / ٨٩٩ م ) مفكر شيعي ، او هو يعد كذلك ، شأنه شأن الكثير من ألم رجالات ذلك العصر ، كان تلميذاً للفيلسوف الكندى وألف كتاباً ( هو مفقود اليوم ) عن أديان الصابئة . وقد قرأ استاذه الكندي ما كتبه « هرمس ، لابنـــه فيا يتعلق بتعالي الله وسنائه ، وقد علق الكندي على ذلك بأن قال ان فيلسوفاً مسلماً مثله لا يستطيع الاتيان بأفضل بما قاله هرمس . ومن المؤسف انــه لم يكن الصابئة كتاب منزل ، أتى به نبي مشرّع . لذلك لم 'يعترف بهم رسمياً من اهل الكتاب فاضطروا الى ان يرتدوا رويداً رويداً الى الاسلام . آخر شيخ عرف من شيوخهم هو الحُـُكم بن عيسى بن مروان الذي توفي عــــام ٩٤٤/٣٣٣ . وقد ترك تأثيرهم آثاراً بعيدة في الاسلام . كا وان اقتناعهم بعدم جدوى القياس في تحديد الصفات الإلهية لاقى اذناً صاغية عند الامام جعفر بالنسبة لموقفه من علم الكلام . يوجد قسم من اصطلاحاتهم التعبيرية ، مضافة الى الاصطلاحات المانوية ، عند الشلمغاني ( المتوفي عام ٣٢٢هـ م ٩٣٤ م ) وهو صورة مؤثرة تمثل المأساة الشخصة للشمعي المتطرف. وبواسطة ذو النون المصري ( توفي عام ٢٤٥/ ٢٤٥ ) وهو متصوف وكيميائي مصري ، تسرّبت بعض أقوالهم الى المتصوف (كالخرَّاز المتوفي عام ٢٨٦/٢٨٦ ، والحلاج المتوفي عام ٩٢٢/٣٠٩ ) . اما أتباع الأفلاطونية المحدثة في الاسلام ، وهم الذين جمعوا التفكر الفلسفي الى التجربة الروحية فهم يعلنون في سلسلة طويلة من الاسناد

انهم يعودور. في الأصل الى هرمس . نذكر منهم « السهروردي » ( توفي حدود ١٢٧٠/٦٦٩ ) كا ظهر في حدود القرن الثالث عشر للميلاد ( السابع للهجرة ) فيلسوف فارسي شيعي هو « افضل الكاشاني » الذي ترجم للفارسية رسالة لهرمس . هذا ولم يخل تاريخ الرسل القدساني من ذكر هرمس ( راجع في ايران « المجلسي » والاشكوري في القرن السابع عشر ) .

٣ - لكي نطاع على خصائص الفكر الهرمسي وكل ما تأثر به في الاسلام نشير مع المستشرق و ماسينيون ، الى الخصائص التالية : لقد ساد الاعتقاد في علم الالهيات ، ان الله ، الذي ليس كمثله شيء ، وان يكن لا سبيل للوصول اليه عن طريق القياس ، الا انه ، بما يصدر عنه عن طريق الفيض ، يكننا أن نتعرف اليه بالصلاة والخشوع والتعبد . وهناك فكرة لازمة عندهم من نظرتهم الفلكية الهرمسية وهي فكرة أدوار الزمان ( وهي فكرة الزمان الأساسية عند الشيعة الاسماعيلية ) ...

وثمة نزعة تأليفية في علوم الطبيعة تؤكد وحدة الوجود عوضاً عن وضع فلك ما دون القمر مقابل الساء العليا ، ( وعناصر الفساد الاربعة مقابل الجواهر الصافية ) . من هنا نشأة مبدأ الماثل وعلم الماثل المبنيين على التفاهم بين الاشياء جميعاً . وهناك استعمال ما يسميه « ماسينيون » به « سلسلة العلل الخيالفة » Séries causales anomalistiques ، اي تلك النزعة التي تنحو ، لا المائخذ بالقاعدة العامة ، ولكن بالحالات الفردية وإن كانت خاطئة . وهذا بالذات ما يبعد الشقة بين الهرمسية والنزعة المنطقية عند الارسطاطاليسية ، ويقر بها من الجدل الحسي والتجريبي عند الرواقيين . ولا يظهر هنذا التأثير الرواقي عند نحويي الكوفة فقط بل هو يظهر كذلك في نوع من العلوم الشيعية الذي يأخذ بعين الاعتبار العلل الفردية ( عند ابن بابويه مثلاً ) . وفي ذروة الفكر الشيعي الاثني عشري ، كا في ماورائيات « الوجود » التي يعارض بها الفكر الشيعي الاثني عشري ، كا في ماورائيات « الوجود » التي يعارض بها

« الملا صدرا الشيرازي » ماوراثيات « الجواهر » ، يمكننا ان نبين ايضاً هذه الملاءمة نفسها .

٤ - يكاد يكون من المستحيل ان نذكر منا أسماء المؤلفات التي تمثل التراث الهرمسي في الاسلام ، وهي رسائسل تنسب الى هرمس وتلاميــذه ( اوستانس(۱۱ ، وزوزیموس (۲ النج ... ) وتراجم ( کتاب و کراتس ، ، وكتاب ( الصديق ، ) ومؤلفسات ( ابن وحشبة (٣) ، او تلك التي تنسب اليه ( ومنها الكتاب الشهير « الزراعة النبطية » وهو بالحقيقة كتياب لأحد الشيعة هو ابو طالب احمــــ بن الزيات المتوفى حوالي عام ٣٤٠ / ٩٥١ ) . وتجدر الاشارة بنوع خـاص الى مؤلفين كبيرين من التراث الهرمسي العربي : اولها كتاب « سر الخليقة ، الذي تم "تأليفه في عهد الخليفة المأمون ( المتوفى ا عام ۲۱۸ / ۸۳۳ ( كتبه رجل مسلم نجهــــل اسمه ووقعه باسم ( ابولونيوس الطواني ۽ (٤) . وهذا الكتاب ينتهي بلائحة الزمرد الشهيرة ( ويشبه هــذا الكتاب ( كتاب الكنوز ) وهو موسوعة في العلوم الطبيعية ألتفها في العصر نفسه أيوب الرهاوي الطبيب النسطوري الذي عاش في البلاط العباسي). وثاني هـذين الكتابين هو كتـاب ( غاية الحكيم ) الذي ينسب خطأ لمسلمة المجريطي ( المتوفي عام ٣٩٨ / ٢٠٠٧ ) يحتوي هذا الكتاب ، عدا المعلومات القيمة عن الطقوس الفلكية عند الصابئة ، تعليماً مفصلًا لمبدأ «الطبيعة التامة » المنسوبة لسقراط.

هذا الادب روعة.
 اما مبدأ «الطبيعة التامة» فهو من اكثر مبادىء هذا الادب روعة.
 فالطبيعة التامة هي « الذات الروحانية » ، هي ملاك الفيلسوف ومرشده

<sup>(</sup>۱ و ۲) انظر  $\alpha$  الفهرست  $\alpha$  لابن النديم  $\alpha$  ۱۰ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٤) نفس المرجع ص ٣٨٧.

الحاص الذي يقوده في طريق الحكة . وهي بالاجمال اسم آخر لله و دانا ، Daēnā ، هي و توأم سماوي ، وصورة نورانية على شاكلة النفس التي تظهر الصفي في الفلسفة الزرادشتية والمانوية في وقت ظهوره (Exitus) . لقسد شرح و السهروردي ، رؤية هرمس لطبيعته التامة كا شرحتها بعده المدرسة الإشراقية ، حتى و الملا صدرا ، وتلاميلة تلاميلة ، وسوف نرى كيف سيستخلص و ابو البركات البغدادي ، من مبدأ الطبيعة التامة ، وبطريقة جد شخصية ، ما ينطوي عليه هذا المبدأ من الامور التي قال بها ابن سينا فيا بعد حول المقل الفعال . ويكننا ان نتتبع مبدأ الطبيعة التامة تحت أسماء اخرى : و فالمطار ، في ملحمته الصوفية التي كتبها بالفارسية انما ينشد من ورائها هذا المبدأ نفسه . كما اننا نجده في مدرسة و نجم الدين كبرى ، تحت اسم و شاهد في السماء ، و و المرشد الحقي ، وهو ايضا و الشيطان السقراطي والشيطان الأفلاطوني ، وتدين هذه المجموعة من الحكاء الاسلاميين بالفضل الى الهرمسية بوعيها لهاذا و الأنا السماوي ، لهذه و الأنا المخاطبة ، التي هي هدف توبتهم الداخلية اي تحقيق ذاتهم .

#### ٢ - جابر بن حيتان والكيمياء

١ - ان المجموعة الضخمة من المؤلفات التي تحمل اسم جابر بن حيان هي بدورها ايضاً « هرمسية ، في عدد من مصادرها . ولا يسعنا الا ان نخيل القارىء الى العمل الضخم الذي كرّسه لها المستشرق « بول كراوس » والذي بقي ردحاً من الزمن المرشد الأمين في الدراسات الجابرية . ان إعطاء الحكم الفصل على هوية مؤلف هذه المجموعة لهو موضوع خطير . بيد ان المستشرق « برتاو » الذي انصرف بشكل خاص الى دراسة مؤلفات جابر اللاتينية انتهى به البحث الى إنكار كلي وغير مدعوم برهانياً ، لكون الوثائق صعبة المنال . مقابل ذلك قام المستشرق « هوليار » يجمع عدد من الوثائق الملائمة التي تدعم مقابل ذلك قام المستشرق « هوليار » يجمع عدد من الوثائق الملائمة التي تدعم

المرف السائد ؛ فهو يؤكد ان جابراً عاش في حدود القرن النسامن الميلادي ( الثاني للهجرة ) وانه كان تلميذاً للامام جعفر الصادق ، الاسام السادس ، وهو فعلا صاحب المجموعة الضخمة التي تنسب اليه والتي ينساهز عددها نحواً من ثلاثة آلاف رسالة ( وليس هسندا الامر ببعيد التصديق اذا مسا قار اله بمؤلفات ابن عربي او المجلسي مثلاً ) . حساول المستشرق و رسكا ، ان يجد سبيلا وسطاً بنفيه التأثير المباشر للامام جعفر ( وهنذا النفي يتجاهل وجود تراث شعمي ثابت ولكنه يقر وجود تراث له مراكزه في ايران ) . اما دبول كراوس ، فقد خلص من أبحاثه وانتقاداته المتحفظة الى إثبات عدة مؤلفين: وتكون هكذا قد نشأت مجموعات عدة من المؤلفسات حول نواة اصلية ؛ وذلك وفق ترتيب نكاد على وجه التقريب نتوصل الى إقسامته من جديد ؛ ويجعل و كراوس ، تاريخ نشأة هذه المجموعات في حدود القرنين التساسع والعاشر للميلاد لا في حدود القرن الثامن .

ونحب ان نشير الى انه بالرغم من التناقض القائم بين المجموعات والتقنية والمجموعات الاخرى هناك صلة عضوية بينها جميعاً ومصدر إلهامي ثابت واذا كان صحيحاً ان واحدة من هذه المجموعات تسنيد الى كتاب و سر الخليقة والمنسوب لأبولونيوس الطواني (راجع اعلاه الفصل الرابع ، ١) في في القرن التاسع للميلاد (الثالث المهجرة) فلسنا على شيء من اليقين من أن صاحب هذه المجموعة قد أوجد هو بنفسه تعابيره الخاصة ومواضيعه الخاصة وانه لم يستقبها هو الآخر من مفكر غيره . ان شهادة الفيلسوف سلمان المنطقي السجستاني التي يوردها ضد جابر بن حيان لتتناقض مع ذاتها . واذا شئنا ان نتكلم صراحة فاننا نعتقد ، في مثل هذا الميدان (حيث ضاع قسم كبير من مؤلفات ذلك العصر) ان الرغبة في إظهار ما يفسر التقليد والعرف، وما يدل عليه هذا التقليد ، هي أشد خصباً وفائدة من الانتقاد التاريخي للتطرف الذي يطأ ارضا غير ثابتة لا تلبث في كل لحظة ان تنخسف وتغور ،

واذا كناحقاً لا نود ان نبخس الأنمة الشيعة حقهم ولا ان نتجاهل جملة كل ما روي لنا عنهم ( وتأخر الدراسات الشيعية يظهر بشكل خاص هنا) ، واذا كنا نذكر ان الاسماعيلية تكونت في البدء مع اتباع الامام اسماعيل ابن الامام جعفر ، فان الصلات بين جابر والاسماعيلية وبين جابر والامام جعفر تظهر لنا على وجهها الحقيقي . واذا كانت السيرة المتلاحمة لحياة جابر ، التي استخلصها الكيميائي و الجلدكي ، من مجمل المصنفات الجابرية ، تؤكد ان هناك المفعل رجلاً يدعى جابر بن حيان وانه كان كيميائياً وتلميذاً للامام السادس ومن أتباع الامام الثامن علي الرضا ، وانه مات في طوس ( في خراسان ) في العام ٢٠٠٠ م / ١٠٤٨ م ، فانه لم يعد هناك سبب وجيه لإنكار ذلك . واما ان تفترض المجموعات المختلفة عدة مؤلفين فليس في ذلك شيء من الخلف اذ سوف نرى اخيراً ان الفكر الجابري ، والشخصية الجابرية ، أخذت في النهاية معنى خاصاً يتخطى حدود وضع ( Situs ) محدود ومتحجر في تأريخ الحوادث .

٢ - تميل الأبحاث التي قام بها المستشرق « بول كراوس » الى ان النظرية الجابرية عن و الميزان » و تمثل في العصر الوسيط محاولة دقيقة لبناء نظام كمتي في العلوم الطبيعية » . كان من الممكن ان تظهر صحة هذه العبارة واضحة لولا ان حالت وفاة « بول كراوس » دون انجاز أبحاثه . بقي بعد ذلك تحقيق القصد الرامي الى اظهار العلاقات بين الكيمياء الجابرية والفلسفة الدينية عند الاسماعيلية ، اذ ان العلوم « الكمية » الجابرية لا تؤلف فقط فصلا في التاريخ البدائي للعلوم ، كا نعني اليوم بكلمة « علوم » ولكنها « نظرة شاملة في الكون » Weltanschauung قائمة بذاتها . فعلم الميزان يكاد يشمل معطيات المعرفة البشرية بأكملها (١٠) وهو لا يطبق فقط على العوالم الثلاثة المؤلفة لفلك ما المعرفة البشرية بأكملها (١٠) وهو لا يطبق فقط على العوالم الثلاثة المؤلفة لفلك ما

<sup>(</sup>١) يقول جابر: « العملة الاولى هي العقل ، والعقل هو العلم ، والميزان هو العلم ، فكل فلسفة وعلم فهو ميزان، فكأن الميزان جنس ، والفلسفة فرع ينطوي تحته ، هي وكل ما يتصل بها من فروع » .

دون القمر ، ولكنه يشمل ايضاً حركات الكواكب وأقانيم العالم الروحي . وكما يذكر كتاب « الخسينيات » فان هناك موازين لقياس كل منالعقل ونفس العالم ، والطبيعة ، والصور ، والأفلاك ، والكواكب ، والطبائع الأربعية ، والحيوان ، والنبات ، والمعدن ، واخيراً ميزان الحروف الذي هو اشرف الموازين جميعاً » . لذلك يخشى ان تخلق كلمة « كمي » في اطلاقها على العلوم الجابرية بعض الابهام والالتباس .

ان ما قصد اليه كتاب وعلم الميزان ، هو اكتشاف العلاقة القائمة ، في كل جسم من الاجسام، بين ظاهره وباطنه (۱) . والعملية الكيميائية تظهر هكذا ، كا أشرنا سابقاً ، وكأنها حالة مثالية من حالات التأويل أي إخفاء الظاهر ، واظهار الحفي . وكتاب و ميدان العقل ، يشرح باسهاب ان قياس طبائع الشيء ( من حرارة وبرودة ورطوبة ويبوسة (۲) هو في الآن نفسه قياس

<sup>=</sup> ريقول في الكتاب نفسه – المقالة الارلى: «ان قواعد الفلسفة هي قواعد الميزان ، او بعض قواعدها قواعد الميزان » ، اي ان عمل الفيلسوف إما ان يجي، متطابقاً مع العلم بالمواذين تطابق المتساريين ، وإما ان يكون علم المواذين شاملا الفلسفة بجانب منه درن جانب ، من هنا كان « الميزان » هو العلم والفلسفة ، لولا ان كلمة « ميزان » ( عنسد جابر ) أعم من كلمتي « علم وقلسفة ». فالميزان جنس والفلسفة فرع ينطوي تحته ، هي وكل ما يتصل بها من فروع .

<sup>(</sup>۱) يقول جابر: « ان في الحروف الواقعة على الادرية وغيرها في الثلاثة اجناس ( النبسات والحيوان والحجر ) ما ينبىء عن باطنه ولا ينبىء عما في ظاهره، وفيها ما هو بالعكس، مثل ان ينبىء عما في الظاهر ولا يدل على الباطن، وفيها ما ما يوجد جميعاً فيها، وفيها مـا يدل على ما فيها (ظاهراً وباطناً) وزيادة تحتاج الى ان تلقى ويرمى بها، كما يحتاج الناقص ان يتم ويزيد»... ( الجزء الاول من كتاب الاحجار على وأي بليناس، مختارات كواوس، ص ١٣٧)

<sup>(</sup>٢) ميزان الطبائع هو العلم الذي نعلم به كم من الطبع الفلاني ( الحرارة ، البرردة ، اليبوسة، الرطوبة ) موجود في الكائن الفلاني . فاذا كانت الحرارة غالبة عليه عرفنا ان البرردة فيه مستكنة، مستبطنة، وان كانت البرودة غالبة فيه عرفنا ان الحرارة فيه هي المستكنة المستبطنة، وكذلك قل في صفتي اليبوسة والرطوبة ...

الكيات التي اختصتها منه نفس العسالم ، أي مدى شوق النفس لحاولها في المادة : ومن هذا الشوق الذي يحدو النفس نحو العناصر الطبيعية ينشأ المبدأ الذي هو في اصل الموازين . وباستطاعتنا اذن ان نقول ان تحوّل الاجسام مرهون بتحول النفس المرتدة الى ذاتها . والنفس هي عين المكان الذي يحدث فيه التحول . فالعملية الكيميائية تظهر وكأنها عملية نفسية — روحية . لا نقول ذلك لكي نجعل من النصوص الكيميائيسة رموزاً خرافية عن النفس ولكن لأن مراحل العملية المطبقة حقاً على مادة حقيقية ممهوسة ، ترمز الى مراحل ارتداد النفس الى ذاتها .

ان المقاييس المعقدة ، والأعداد الكبيرة التي يتوصل اليها جابر بدقة متناهية ليس لها أي معنى بالنسبة لختبراتنا اليوم . ولما كان المبدأ والهدف ولعلم الميزان ، هو الوصول الى قياس رغبة و نفس العالم ، وتشوقها للحلول في المادة ، يصعب علينا اذن ان نرى فيه سبقاً في موضوع العلم الكمي الحديث ؛ ولكنه ، بالمقابل ، يمكن ان ينظر اليه على انه سبق علمي في موضوع و الطاقة النفسية ، التي تستدعي في أيامنا همذه بجموعة كبيرة من الأبحاث . كان و ميزان ، جابر و علم الجبر ، الوحيد الذي يخو اله ان يلاحظ درجات و الطاقة الروحية ، النفس Energie sprituelle de l'Ame التي تتحريره للطبائع ، ثم تتحرير من هذه بواسطة الكيميائي الذي بتحريره للطبائع يكرر نفسه ايضاً في آن واحد .

<sup>=</sup> واللغة في رأي جابر هي نتاج ظهر بالطبع لا بالاتفاق العرضي ولهذا فهيذات دلالة اصيلة على حقائق مسمياتها . والحروف تقابل الكيفيات الاربع في الطبيعة :

فالحرارة يقابلها : أ ـ ه ـ ط ـ م ـ ف ـ ش ـ ذ .

والبرودة يقــابلها : ب ـ و ـ ي ـ ن ـ ص ـ ت ـ ض .

واليبوسة يشابلها : ج - ز - ك - س - ق - ث - ظ .

والرطوبة يقابلها : د \_ ح \_ ل \_ ع \_ ر \_ خ \_ غ .

س أشرنا الى ان جابر بن حيان كان ينظر و لميزان الحروف ، Balance des lettres على انه اشرف الموازين جيعاً . ( راجع الفصل الرابع ، ) . وقد توسع و الفنوصيون ، في الاسلام بنظرية حول و الغنوص ، القديم ورأوا ان الحروف الهجائية ، لكونها في أساس الخلق ، تمسل تجسيما او تجسيداً للكلام الالهي ( انظر ماركوس الغنوصي ، وفي هسذا الكتاب و العرفاني ، الشيعي و المغيرة ، ) . وقد أجمع الرأي على ان الامام وجعفر ، هو معرف الناس له و علم الحروف ، وقد اخذ المتصوفون السنة ، هم ايضا ، هذا العلم عن الشيعة منذ النصف الثاني للقرن التاسع الميلادي ( الثالث للهجرة ) . هذا العلم عن الشيعة منذ النصف الثاني هذا العلم . اما عند الاساعيلية فان النظر في الاسم الالهي يقاب ل و الغنوص ، اليهودي حول و الكلمات الرباعية ، في الاسم الالهي يقاب ل و الغنوص ، اليهودي حول و الكلمات الرباعية ،

يهتم جابر بنوع خاص به و ميزان الحروف به هـــذا في رسالة له بعنوان و كتاب المجيد به به هذه الرسالة ، بالرغم من كونها عويصة الفهم ، الا انها و نفصح لنا عن الروابط بين مذهب جابر الكيميائي و و الغنوص به الاسماعيلي لا بل انها قد تؤدي بنا الى معرفة سر" شخصية جابر. تحلل هذه الرسالة مطو"لا قيمة الحروف الرمزية ومعناها به هذه الحروف الرمزية ثلاثة : العين ( رمز الامام ، الصامت ، علي ) والميم ( رمز النبي ، الناطق ، المعبر عن الشريعة ، عمد ) والسين ( تذكر بسلمان الحبية ) . وقد سبقت الاشارة الى انسه حسب ترتيب المقامات التي نجملها لكل منهذه الحروف يكون لدينا الترتيب الرمزي المميز للشيعة الاثني عشرية والاسماعيلية الفاطمية (ميم ـ عين ـ سين) او للاسماعيلية الاولى ( وهم الذين تشير اليهم رسالة و ام الكتاب ، تحت فصل و معارك سلمان السبعة به ) او اسماعيلية ألموت ( عين ـ سين ـ ميم ) : في هذه الحالة يكون المقام الاول لسلمان ، الحجة ، على الميم . ويبرر جابر هذا الترتيب المقامي بتطبيق دقيق للقيمة الــــي يكتشفها الميزان لكل من الحروف الترتيب المقامي بتطبيق دقيق للقيمة الــــي يكتشفها الميزان لكل من الحروف الثلاثة موضوع حديثنا .

وبعد ، فن هو و الدين ، المجيد ؟ لم 'يشر جابر في اي من كتاباته الى انه الامام المنتظر ، الإكسير الذي ، بفيض من الروح الالهي ، سوف يبدال الامور في هذه الحياة الدنيا . ( وهذه الفكرة تقابل علم المعاد في كل الفرق الشيعية ، والتي حساول الشراح الغربيون ان و يسيسوها » ) . السين هو الغريب ، هو اليتيم ، هو ذاك الذي اهتدى الى الطريق السوي وتبع الامام ، بمجرد جهده ونظره . ذاك الذي يظهر نور الد و عين » ( الامام ) لكل الغرباء امثاله ، ذلك النور الخالص الذي يبطل الشريعة ، تلك الشريعة التي تردي من حال الاجسام والانفس ، نور انتقل منذ و شيث ، Seth بن آدم حتى المسيح منه الى محمد في شخص سلمان . ولكن و كتاب المجيد » ينص على ان فهم هذا الكتاب ، وفهم الترتيب نفسه لكل المؤلفات الجابرية ، يعني ان يكون المرء وكأنه جابر نفسه . وفي مكان آخر ، وتحت ستار اللغة الحميرية والشيخ الغامض الذي علمه إياها ، يقول جابر لقارئه : « اذا قرأت كتابنا المعروف التصريف ، فحينئذ تعرف فضل هذا الشيخ وفضلك ايها القارئ و والا خرافة بالتصريف ، فحينئذ تعرف فضل هذا الشيخ وفضلك ايها القارئ و لا خرافة الكل التعروف ولا خرافة الكل التحرية والله يعلم النك انت هو » (١) . ان شخصية جابر بن حيان ليست اسطورة ولا خرافة الكل انت هو » (١) . ان شخصية جابر بن حيان ليست اسطورة ولا خرافة النك انت هو » (١) . ان شخصية جابر بن حيان ليست اسطورة ولا خرافة

<sup>(</sup>۱) يقول جابر : « ولقد تعبت في استخراج الحميري ( يقصد اللغة الحميرية ) تعباً ليس بالسهل لأنني لم أر احداً يقول انه سمع من يقرأ به فضلاً عن ان أرى من يقرأ به ، الى ان رأيت رجلاً له اربعائة وثلاث وستون سنة فكنت اقصده ، وعلمني الحميري ، وعلمني علوماً كثيرة ما رأيت بعده من ذكرها ولا يحسن شيئاً منها — قد أو دعتها كتبي في المواضع التي تصلح ان أذكرها فيها وذلك اذا سمعتنا نقول : « قال الشيخ الكبير » فهو هذا الشيخ ؛ واذا قرأت كتابنا المعروف بالتصريف ، فحيننذ تعرف فضل همذا الشيخ وفضلك ايها القارى، والله يعلم انك انت هو » .. واجع نختارات كراوس ص ه » ه — ۸ » ه )

ويملق الدكتور « زكي نجيب محفوظ » على هذا القول في كتاب له بعنوان « جابر بن حيان » فيقول : « اعتقد انه يقصد بقوله : « ايها القارى، » سيده جعفر الصادق الذي طالما يوجه اليه الخطاب ؛ وفي توحيده بين هذا القارى، المخاطب وبين الشيخ الذي يروي عنه ويقول اس عمره ١٣٤ عاماً ، ما أظنه يرمز الى توارث العلم خلال اجيال الاسرة العلوية الشريفة ، ولنذكر ان جابراً كان من الشيعة » . ( جابر بن حيان ، زكي نجيب محفوظ ، ص ١٣٧)

ولكن جابراً هو اكثر من شخصيته التاريخية . الجيد هو النموذج والمشال ، فان كان هناك اكثر من مؤلف لمجموع المصنفات المنسوبة لجابر لكان على كل منهم ، ان يعاود الكتابة ، تحت اسم جابر بن حيان ، ومأثرة المشال نصب عينيه .

هذه المأثرة هي الكيمياء التي لا نقدر ان نرسم لها طريقاً الا بذكر بعض الأسماء منها: ﴿ مؤيد الدين حسين الطغرائي ﴾؛ شاعر كبير وكاتب وكيميائي البوني ، ( المتوفي عام ٦٢٢ / ١٢٢٥ ) الذي درس نحواً من مائق كتاب من مؤلفات جابر . والامير المصري د أيدَمور الجلدقي د ( توفي عام ١٣٤٢/٧٤٣ او عام ٧٦٢ / ١٣٦٠ ) وهو 'يحيل دائمًا الى كتب جابر ، وبين كتبه العديدة واحد بعنوان « كتـــاب البرهان في أسرار الميزان ، وهو مؤلف من اربع بجلدات ضخمة ؛ ( وهــذا المؤلف يهتم بنوع خاص بالتحول الروحي ويماثله بالعملية الكيميائية : الفصل الاخير من كتاب ( نتائج الفكر ، وعنوانه و حلم الكاهن ، يشير الى اتصال هرمس بطبيعته التامة ) . في ايران ، وفي القرن الخامس عشر ، علسَّق احد شيوخ التصوف في كرمان ، وهو د شاه نعمة الله الولي ، ، علق بخط يده على نسخة لديه من كتاب د نهاية الطالب ، للجلدكي . وبين القرن الثامن عشر والتاسع عشر أعرب شيوخ النهضة الصوفية في ايران ، بدورهم ، عن مراحــل الاتصال الصوفي ، ببعض الاشارات والملاحظات الكيميائية ؛ نذكر منهم ﴿ نُورَ عَلَيْ شَاهُ ﴾ و ﴿مُظْفِّرُ عَلَيْ شَاهُ﴾. اما في المدرسة ( الشيخية ) فان التصورات الكيميائية متعلقة بالمذهب . Corps de résurréction ، الحكتمى ، لجسد القيامة

## ٣\_ موسوعة « اخوان الصفا ،

١ -- يظهر اخوان الصفا في موسوعتهم على شكل جمعيات سرية احاطت
 ١٤ -- تاريخ الفلسفة الاسلامية

نفسها بستار من التكتم ولم يكشف اعضاؤها عن اسمائهم . و يتفق على ان رسائلهم كا وصلت الينا تعود الى القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) كا ان بعض الفلاسفة والمؤرخين ( كالتوحيدي ، وابن القفطي ، والشهرزوري ) يذكرون لنا أسماء بعض الاخوان الذين ساهموا في كتابة هذه الرسائل منهم : ابو سليان البستي المعروف بالمقدسي ، وعلي بن هارون الزنجاني ، ومحمد بن احمد النهرجوري ، والعوفي .

لم يكن اخوان الصغا جماعة ألف بين قلوبهم المذهب الشيعي وحسب ، بل كانوا جماعة فكرية ذات نزعة اسماعيلية خاصة بالرغم من ان كتاباتهم الحذرة لا تكشف عن الأمر الا لأولي العلم والإدراك . ومن الثابت ان دعوتهم كانت تهدف الى نشر آرائهم بين العامة ولكن كلة « العامة » عندهم لا تحمل المعنى الذي أليفنا معرفته. واذا ثبت لدينا ان عدة نسخات من رسائلهم كانت توزع سرا في المساجد فالغرض من ذلك ، برأي التعليم الاسماعيلي ، توعية من له القدرة على المعرفة بأن هناك اموراً وراء الشريعة ، هذه الشريعة التي لا تنجع الا في شفاء النفوس الضعيفة والمريضة . فالامر يتعلق بهداية من هو كف عن توفيق بين الدين والفلسفة . ففي الباطن طبقات من المعاني تقابل استعداد عن توفيق بين الدين والفلسفة . ففي الباطن طبقات من المعاني تقابل استعداد ان دعوة الاخوان كانت تصبو الى التحرير الروحي ولكن هذا لا يعني انها ن دعوة عقلية او « لاأدرية » اذ ان ذلك لا يعد بالنسبة للاخوان « تحريراً » بل ينبغي حمل « المستجيب » الى ان يحيا على شاكلة الله . وهذه الفلسفة « التعليمية » هي في عداد فلسفة النبوة .

٢ – ان رسائل الاخوان في البصرة تكاد تشمل جميع فروع المعرفة .
 وتعطي لجهود الجنس البشري معناها وحقها . وهي تتألف من ٥١ رسالة
 ( وقد ظهرت في النشرات المعاصرة رسالة اخرى يظهر انها اضيفت الى تلك.

وسنشير الى هذه الرسالة الثانية والخسين فيا بعد ) وقسموا رسائلهم الى اربعة اقسام : الرسائل التعليمية الرياضية والمنطقية وهي اربع عشرة رسالة ؟ الرسائل الماورائية الرسائل الماورائية وهي عشر رسائل ؟ الرسائل الناموسية الالهية والفلكية وهي عشر ( او أحد عشرة رسالة ؟ فيها الرسائل الاضافية ).

ان بعض المعطيات ذات الاصل الاسلامي قد القحت عند الاخوان ، والمعطيات اليونانية المتعلقة بخصائص الاعداد . وليس من قبيل الصدفة ان تحتل الحسابية الفيثاعورية مركزاً مرموقاً في رسائل الاخوان ، وان يكون عددها ٥١ رسالة وان تبحث سبع عشرة منها ( ١٧ × ٣ = ٥١ ) في العلوم الطبيعية ( فالرقم ١٧ يلعب دوراً بارزاً في الغنوص la gnose اليهودي . اضف الى ذلك ان الرقم ١٧ يشير الى عدد الاشخاص الذين تكلم عنهم العرفاني الشيعي و المغيرة ، والذين سوف يبعثون إبان ظهور الامام المهدي ويعطى الكل منهم حرفا من الحروف السبعة عشر التي تؤلف اسم الله الأعظم ، وكذلك فان ٥١ متصوفاً ينهلون من بحر الدعين – ميم – سين ، يسهرون على أبواب حران ، وهي مدينة الصابئة والمركز الشرقي الفلسفة الفيثاغورية ) .

وكذلك نجد عند اخوان الصفا تلك النزعة التي تكلم عنها جابر بن حيان الرفع مبدأ الميزان الى مصاف المبادىء الماورائية . كل فلسفة وكل علم ما هو الا ميزان على حد قول جابر . فالميزان اذن ( وهو تأمل للأعداد ـ المثلى) نوع من المعارف يفوق الفلسفة وكل ما تحتويه الفلسفة . وكذلك عند اخوان البصرة فان لكل نظام ولكل علم موازينه الخاصة . والميزان الاعظم هو الذي أشار اليه القرآن ( الآية ٤٨ من السورة ٢١ ) في يوم القيامة ) ثم ان كلمة ميزان تأخيذ غالباً طابعها الشيعي الاسماعيلي . الأمر يتملق ، بالميزان المستقيم » ( القرآن آية ٣٧ سورة ١٧ وآية ١٨٢ سورة ٢٦ ) ، بهذا التوازن وهذه العدالة التي تشير اليها كلمة ، عدل ، مع كل ما فيها من معنى ديني

وفلسفي ذلك انه سيضطلع بالقيام بها إمام القيامة الذي يرجع ايمان الاخوان الى انتظاره ) .

٣ ـــ اما نظامالاخوان فيحتوي على اربع مراتب وفقاً للاستعداد الروحي الذي ينمو مع العمر :

1) الطبقة الاولى منهم شبان يتراوح عمرهم بين خمسة عشر وثلاثين ، تنشأ نفوسهم على الفطرة . ٢) امسا الطبقة الثانية فرجال بين الثلاثين والاربعين ، تفتح لهم ابواب الحكة الدنيوية ويتلقون معرفة الاشياء بطريق الرمز . ٣) وبعد سن الاربعين فقط ، يصبح بوسع « المستجيب l'adepte ، ن يطلع على اسرار الحقيقة الروحية المستترة في تنسايا الكلام الظاهر من الشريعة . وهذا النمط من المعرفة هو معرفة نبوية ، ( انظر اعلاء الفصل الثاني، الشريعة . وهذا انتف الرجل على الخسين انكشفت له الحقيقة الروحية الباطنية ، وصار يشهد حقائق الاشياء على ما هي عليه ، كالملائكة المقربين ، وينفذ الى اسرار « كتاب الوجود » كنفاذه الى اسرار الكتاب المنزل .

ان تنظيم هذه المراتب يقوم على الاستعداد الداخلي وعلى الدرجة الروحية في سياق التعليم الذي يُعرض خلاله لر تب الفلاسفة ومنازلهم . وعند الاخوان مزيج من المفاهيم الصابئية والاسماعيلية ، يدر س فيها ان الاخوان ، كسلفهم، معرضون للتشتت والاضطهاد اللذين ينالان رجال الله في « دور الستر ، Cycle d'occultation .

إ - ليس هناك من شك في علاقة الاخوان بالاسماعيلية . ويتضع ذلك اذا ما قرأنا الرسالة الجامعة التي هي في الحقيقة الرسالة الثنانية والخسون من مجموعة الرسائل . هذه الرسالة تكشف عن غور المواضيع المبحوثة في مجموعة الرسائل . تفتتح بحكاية عن آدم ( المعنى الباطني لخروجه من الجنة ) وهي نفسها تلك التي لخصنا لها فيا سبق ( صفحة ١٤٧ ومنا يليها ) . ان السنة

الاسماعيلية الثابتة تنسب هذه الرسالة لثان الأغة الثلاثة المستورين ، وهو الامام الوسط بين محمد بن اسماعيل ( ابن الامام اسماعيل الذي تنسب اليه الاسماعيلية ) وعبيدالله مؤسس الدولة الفاطمية ( الذي ولد عام ٨٧٤ م / ١٣٠ هـ ، انظر ص ١٣٤ ؛ ولقد انقسم الشيعة كا نعلم الى قسمين : الاثني عشرية والاسماعيلية وذلك بعد الامام السابع . ولا يجب الخلط ، كا أشرنا ، بين مبدأ و الستر ، الذي يسري على الأثمة الذين ذكرناهم هذا ، وبين مبدأ و الغيبة ، وهي غيبة الامام الثاني عشر عند الشيعة الامامية ) . فالامام احمد ( وهو آخر احفاد الامام اسماعيل ) بلغ أشد ما بين القرن الشامن الميلادي ( وهو آخر احفاد الامام اسماعيل ) بلغ أشد ما بين القرن الشامن الميلادي ( الثالث المجرة ) والقرن التاسع ( الثالث المجرة ) . والسنة الاسماعيلية تعتبره كذلك مؤلف مجموعة رسائل اخوان الصفا ( او مشرفا على تأليفها ) . طل هذه الصعوبة التأريخية يكنا ان نقر عا قال به و إيفانوف ، من انه منذ عهد الامام كان هناك نواة لهذه الرسائل ما لبثت ان توسعت مع الزمن حتى اصبحت مجموعة رسائل الاخوان .

اما موقف اهل المذهب السني الحنيف، من اخوان الصفا ورسائلهم، فيكفي لمعرفته ان نذكر بأن الخليفة المستنجد أمر في عام ١٥٥ / ١١٥٠ بأن تحرق رسائل الاخوان جميعها سواء الموجود منها في المكتبات الخاصة او العامة (مع مؤلفات ابن سينا). ومع ذلك فقد وصلت كتاباتهم الينا، كما انها ترجمت الى الفارسية والتركية وكان لها أثر بالغ على جميع المفكرين والمتصوفين في الاسلام.

## ٤ ـ الرازي طبيباً وفيلسوفاً

٧ - من الملاحظ حقاً ان المؤلفين الاسماعيليين كانوا دامًا على نقاش وجدال مع د الرازي د لا سيا معاصره ومواطنه د ابو حاتم الرازي ، وهناك انتقادات له بعد موته قام بها د محمد سرخ النيشابوري » ( الذي ناقش قصيدة استاذه ابي الهيثم الجرجاني ) و د حميد الكرماني » ، و د ناصر خسرو » . وقد أفادتنا هذه المناقشات كثيراً ، بذكرها لبعض الاستشهادات الطويلة القيمة من مؤلفات فقدت في ذلك العصر . يمكننا ان نعتقد ، مسبقاً ، ان هؤلاء الايرانيين ذوي الثقافة العالية قد توفرت لهم الامور والاسباب التي تجملهم يتفقون فيا بينهم ، ذلك انهم يواجهون بالفعل نفس الخصوم ، وهم : المدرسيون واهل النص من الاسلام د السلفي » وكل من لف لفي من أعداء

<sup>(</sup>١) الا اننا سنشير اليه هنا باسم «الرازي». فاذا اردنا ان نشير الى مفكر آخر يشاركه هذا الاسم ذكرنا اسمه ار كنيته او لقبه فنقول « ابو حاتم الرازي » مثلاً الخ ...

البحث الفلسفي، ولكن مع ذلك بقيت اهدافهم متباينة . على انهم كانوا أهلا للخلاف فيا بينهم . فالرازي بمجابهته للاسماعيليين لم يجابه جماعة من النصيين الورعين ، ولا من أعداء الفلسفة المتعصبين بل واجه قوماً كان لهم سعيهم الحثيث في سبيل إثبات قيمة الفلسفة وحقوق الفكر الفلسفي ( ولنا خير مثال على ذلك في تلك الحملة التي شنتها « ناصر خسرو » في هذا السبيل ) .

اذا أردنا ان نتقصى أسباب هـذا الخلاف وجدنا أعراضه الاولى في آراء الرازي عن الكيمياء . وان يكون الرازي قد عرف جابراً بن حيات ام لم يعرفه فان آراءهما مختلفة ، وأذا كنا نعلم الصلة الوثيقة بين كيمياء و جابر ، والمعرفان الاسماعيلي لأدركنا ان جهل و الرازي ، بعلم الميزان يتضمن التنكر ، ان لم نقل العداء ، للمبدأ الأساسي في التوحيد ، الذي أشرنا في ما سبق الى ان العملية الكيميائية لم تكن الا تطبيقاً مثالياً له . وهكذا تتضح لنا النزعة المامة عند والرازي، في رفضه التأويلات الباطنية والرمزية لأحداث الطبيعة . اننا تجاه نظرتين للعالم تختلف احداه لل عن الاخرى . ولكن ، لما كان كل مؤلف لا يستوفي أفكاره ومقاصده حقها كاملاً من البحث والشرح فان جهوداً كثيرة قد بُذلت في سبيل التوفيق بين كيمياء و جابر ، وكيمياء و الرازي ، كثيرة قد بُذلت في سبيل التوفيق بين كيمياء و جابر ، وكيمياء و الرازي ، .

٣ - اما المسائل الرئيسية التي يهاجم الاسماعيلية الرازي من أجلها فيمكن حصرها في اربع : الزمان ، والطبيعة ، والنفس ، والنبوة . ويستهدف هجومهم اولا المبدأ المميز لفلسفة و الرازي ، الا وهو تأكيده على المبادى الحسة التي يقول بأزليتها وهي : الخالق ، والنفس للكلية ، والهيولى الاولى ، والمكان المطلق ، والزمان المطلق . لقد ترك لنا و ابو حاتم الرازي ، في احد كتبه تفاصيل مناقشة تستهدف ايضاح قضية اولية : أما هناك من تناقض في النظر الى الزمان على انه مبدأ مطلق؟ ان الفائدة العميمة في هذه المناقشة هي إظهارها للتمييز الذي يقيمه الرازي بين زمان 'يقاس بحركة الأفلاك ،

وزمان لا قياس له ، فلا يتعلق بالافلاك حتى ولا بالنفس الكلية ، ذلك انسه الما يتعلق بعالم فوق عالم النفس ؛ ( ويقول « ناصر خسرو » ، هو الآخر، ان الزمان مقاس منذ الأزل بحركات الأفلاك ، وان الأزل هو وقت لا قياس له، واذن فلا بدء له ولا نهاية ) .

المناقشة هذه لا تنتهي الى حل ؟ اذ ان المتناقشين لا يتكلمان عن زمان واحد بعينه . فالتمييز الذي يقيمه « الرازي » بين الزمان المطلق والزمان النسبي المحدود يقابل في فلسفة « بروكلس » الأفلوطيني التمييز بين الزمان المنفصل والزمان غير المنفصل كا انه يذكر بأقوال « الزروانية » في بيلا فارس القديمة عندما ميزوا في نظريتهم للكون بين « زمان بلا حدود » و « زمان طويل الامد » Temps à longue domination . ويذكر البيروني ان الرازي كان متأثراً في هذه النقطة بالذات بفيلسوف فارسي عاش في القرن التاسع للميلاد ( الثالث للهجرة ) هو « إيرنشهري » الذي لا نعلم عن مؤلفاته شيئاً الا من خلال بعض الاستشهادات . وكان هو الآخر شخصية فذة يروي عنه « البيروني » انه طرح كل الديانات المعروفة في زمانه جانباً ليتخذ لنفسه ديانة خاصة » كا ان « ناصر خسرو » يثني عليه اجمل الثناء .

إ - اما فلسفة الطبيعة او ، على الادق ، ذلك العلم المسمى عادة « بعلم طبائع الأشياء »، فان « الرازي » يذكر، في مقدمة كتاب له في هذا الشأن، ان الفلاسفة الطبيعيين قد ذكروا اموراً قيمة « ولكنهم مع ذلك لم يتطرقوا الى البحث في « طبائع الأشياء » ذاتها بل اكتفوا بأن أشاروا الى وجودها وحسب . ولم يبحث واحد منهم في العامل السببي ، او في ايضاح الاسباب والبواعث . ذلك ان العلة ليست من الامور التي تعرف » . هذا الاعتراف بالقصور ، هو نفسه ما يشيره بشدة وعنف الحكيم الاسماعيلي « محمد سرخ بالقصور » اذ يقول : « ان نثق بأقوال الرازي في امور الطب فذلك محكن ، اما ان نتبعه في غير ذلك فأمر محال » والنظرة التي يعارض بها

و الرازي ، تلتقي وتلك التي يعارضه بها و ناصر خسرو ، وهي الحكة الاسماعيلية كلها التي تدور حول الطبيعة . فالطبيعة تولدت من المادة الاولى بفعل تأمل عكسته النفس الكلية على المادة ، تماماً كما صدرت النفس الكلية بدورها للوجود عن تأمل العقل الاول اذاته . فالنفس، بهذا المعنى هي وليدة العقل الاول ؟ والطبيعة بهذا المعنى نفسه ، هي وليدة النفس وتلميذتها . لهذا كان بامكانها ان تتصرف وتقوم بأفعال تأتي شبيهة بأفعال النفس وبالتالي يمكنها ان تكون مبدأ حركة ( وهذا بالذات ما ينفيه و الرازي » ) . فالطبيعة مرآة النفس . من هنا ان الجمال الطبيعي هو في حد ذاته جمال روحي ، وان علم طبائع الأشياء يصبح و كأنه علم النفس ذاتها . وهكذا نصل الى مفهوم العلم عند جابر بن حيان بينا يبقى الرازي بعيداً عن ذلك كل البعد .

ه - ان حقيقة الامر هنا تكن في مفهومين مختلفين حول النفس وحول التاريخ المرفاني gnostique للنفس. فتشاؤم و الرازي و نوع آخر غير تشاؤم التاريخ المرفاني gnostique للاسماعيلية . يتصور و الرازي و مأساة النفس في تاريخ رمزي كان له الأثر في شهرته كدمانوي متستر Crypto manichéen والذي يشتم منه تذكر عرفاني دقيق لا مجال لانكاره . لقد استبد الشوق بالنفس ودفعها للتدخل في هذا العالم وون ان تدري انها بذلك سوف تزعزع المادة في حركات فوضوية صاخبة ومن في عرفان مسعاها . وهكذا تصبح النفس الكلية أسيرة تعيسة في هذا العالم " وهنا يرسل الخالق جزءاً من جوهره الالهي وهو العقل لكي يعود بالنفس الى رشدها ويذكرها بأن هذا العالم ليس عالمها . من هنا تنشأ رسالة الفلاسفة " ودورهم في إعتاق الانفس والعمل على نجاتها بواسطة الفلسفة والفلسفة تتمكن النفس من معرفة عالمها الحقيقي .

لكي ندرك رد الاسماعيلية على هذا العرفان Gnose والرازي ، الذي غالباً ما يكون رداً شديد اللهجة ، يجب ان نتمثل في ذهننا فكرتهم الخاصة عن العرفان ، تلك التي تروي تغلب الفلك الثالث من افلاك عالم الابداع ، على

نفسه، وهو فلك الانسانية الذيهبط الىالدرجة العاشرة نظراً لخطئه وهوسه، ثم خلق هذا العالم كي يساعد أهليه على الانعتاق والنجاة. ويرد وناصر خسرو، على الرازي بقوله ان الاقنوم الثاني من عالم الابداع ، وهي النفس ، لم تهبط الى عالم الطبيعة لكي تكو"ن فيه الصور؛ فهي ما فعلت الا ان عكست تأملها لذاتها على هذه الطبيعة ؟ فظهرت فيها الحركة والحياة . أن الأنفس الجزئية اعضاء في عالم الابداع الخاص بالنفس الكلية ، ولكن النفس الكلية تبقى مع ذلك متميزة عنها . وبعد ، ألم ُيرجع ارسطو نفسه ، في نهاية ﴿ كتابِ التفاحة ، ، الى النفس الكلية باعتبارها سيدة ارواح الفلاسفة ؟ فكيف تؤول النفس الكلية اذن الى مجموع الأنفس الجزئية ؟ الطبيعة عند الاسماعيلية هي مرآة النفس ؟ والنفس بحاجة الى الطبيعة كعضو خاص من اعضائها ، حتى تتعرف الى ذاتها ، وتدرك هــــذه الذات . والكائن الذي يكون في وضم التعرف الى ذاته ، وادراك كنهها ، يفترض ازدواجية في كيانه . على ان هذه الازدواجية ليست والشر ، ، فالطبيعة ليست شراً بل انها الوسيلة السمق تساعد على تقليص الشر الذي كانقد أصابها في فترة ما قبل الأزل . ( الفرق واضح هنا بين العرفان الاسماعيلي والعرفان عند الرازي ) 'سنتة الوجود هذه٬ هي التي تدبّر وتشرف على سير الادوار والحقب في هذا العالم ؟ وفيها يكن سر علم المعاد Secret de l'eschatologie . وبالتالي سر فترات النبوة .

٢ - نصل الى صميم الخلاف موضوع حديثنا وهو موقف « الرازي » من النبوة . فهو يعود الى مهمة الفـــلاسفة في ارجاع الانفس الى رشدها » تلك الانفس الغارقة في بحر من السبات والغيبوبة . ويرد الاسماعيليون بقولهم : ان توعية هذه الانفس امر فوق طاقة الفلاسفة وهو يحتاج لإرشاد الانبياء وأقوالهم . ألم تكن معاشر الفلاسفة بجهولة في اغلب الاحيان من قبل العامة » ومضطهدة من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه » بعد من قبل الحامة ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه » بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه » بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفة تتيه » بعد من قبل الخيام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي الم تتنقى بالفلسفة تتيه » بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي الم تتنقى بالفلسفة تتيه » بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي الم تتنقى بالفلسفة تتيه » بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي الم تتنقى بالفلسفة و الم تتنقى بالفلسفة التيه » بعد من قبل الحكام ؟ ويعتبر الرازي ان الانفس التي الم تتنقى بالفلسفة التيه » بعد من قبل العلم » ويعتبر الرازي ان الانفس التي الم تتنقى بالفلسفة التيه » بعد الم تتنقى بالفلسفة التيه » بعد الم تتنقى بالفلسفة و بعد الم تتنقى بعد الم تتنقى بالفلسفة و بعد الم تتنقى بالفلسفة و بعد الم تتنقى بعد الم تتنقى بالفلسفة الم تتنقى بالفلسفة و بعد الم تتنقى بالفلسفة

الموت ، في هذا العالم وهي نفسها تلك الشياطين التي تسول الكبرياء والعظمة للناس وتجعل منهم أنبياء عرضاً وصدفة . لقد تكلم و الرازي ، بانفعال بالغ عن خداع الانبياء ومكرهم الشيطاني ( وقد يكون لأقواله هذه أثر في تأليف المقالة المقدية اللاذعة و الدجالون الثلاثة ، التي لاقت استحساناً بالغيا عند العقليين في الغرب منذ و فردريك الثاني ، حتى و هوهنستوفن ، ) . وهنا يسأل الاسماعيليون : لماذا تمرض الانبياء كلهم للتنكيل والاضطهاد والتعذيب من قبل ذرية و ابليس ، أولئك الأبالسة في صورة البشر والذين ناضل الانبياء محماً ضدهم ؟

لقد نادى و الرازي ، بقوة وحزم ، به و مساواة ، بين البشر ، ثابئة لا تتحول . البشر كلهم متساوون ، ولا يعقل ان يكون الله قد اختسار بعضا منهم لكي يعهد اليه بالرسالة النبوية . أوليس لهنه النبوة الا أسوأ النتائج من اقتتال وحروب تتستر تحت راية المعتقدات والمذاهب الفسارغة . وتجيب الاسماعيلية على ذلك بأن هذا ما يجب فعله بالذات: ان نقود الناس الى ما وراء النص الحرفي لهذه المعتقدات . فاذا كان الناس اهلا لإدراك التأويل الباطني وفهمه ، لتبيّن لهم ان كل دين من الديانات له وضعه المعين ورتبته المعينة دون تعارض ولا تقارب. ومهما يكن من أمر الرازي ودعوته للمساواة، أفلا يؤكد هو نفسه بأنه مرشد، ومعلم ؟ ألم يؤكد بأنه اكتشف ما كان يجهله الاقدمون؟ والفلاسفة انفسهم ، أليسوا على خلاف فيا بينهم؟ ألم يرتكبوا كذبا او خطأ ؟ ويجيب الرازي بهذا الرد الرائع : و ليست القضية قضية خطأ او انحراف عن الصواب ، فقد بذل كل من الفلاسفة جهده ، وبمجرد بذله له لمذا الجهد ، فهو يسير في طريق الحقيقة » ( ان البحث عن الحقيقة لهو أثن من الحقيقة نفسها ، يسير في طريق الحقيقة » ( ان البحث عن الحقيقة لهو أثن من الحقيقة نفسها ، السيقول و ليستنغ Lessing ، فيا بعد ) .

ان الفائدة العميمة في هذه المجادلة تكن في ان الاختلاف ليس اختلافاً مبتذلاً بين العقلانية ، والفلسفة ، والفقه بالمعنى الديني الشائع . انــه اختلاف اكثر عمقاً وأصالة بين فكر ديني باطني ، تعليمي Initiatique ؛ وبين إرادة معادية لكل ما يتضمنه هذا الفكر . ان الحملة التي شنتها « الرازي » في كلامه على المساواة بلغت من الحدة مبلغاً انقلبت معه على صاحبها » ذلك ان الرازي يعي تماماً تفوّقه الشخصي . وقد وجد حياله خصوماً ليسوا برجال فقه ولا يحهابذة شريعة ، حتى ولا فلاسفة ورعين يسالمون أولئك ، ولكنهم كانوا رجالاً تعليمين ، ويعلمون حتى العلم ان الحقيقة الروحية لا يمكن ان يدركها او يستوعبها جملة الا خيار القوم وصفوتهم فهم وحدهم قادرون على ذلك . والداعي الاسماعيلي لا ينشر دعوته في الامكنة العامة بل هو ينتخب ويصطفي واحداً بواحد . وهناك حقائق روحية تمنح المصطفى قوة على الاندفاع نحو واحداً بواحد . وهناك حقائق روحية تمنح المصطفى قوة على الاندفاع نحو السواد الاعظم من الناس ، لا يمكنهم ، وياماته » Ses résurrections . والسواد الاعظم من الناس ، لا يمكنهم ، لأسباب خارجة عن نطاق واقعهم الحياتي في هذا العالم ، ان يستوعبوا الا لأسباب خارجة عن نطاق واقعهم الحياتي في هذا العالم بالثورات والفتن التي النص الحرفي الظاهر ويجدوا فيه حججاً ودوافع للقيام بالثورات والفتن التي تؤدي الى طغيان وظلم أسوأ من ظلم الشرائع التي أتى بها الانبياء جميعاً .

هذا هو بالتالي معنى ذلك الاسلام الذي يدعى بد و الاسلام الباطني ، والذي يتضح لنا الآن ، بعد ان كنا قد استهلينا به دراستنا هذه ، مع تلك و الفلسفة النبوية ، التي تفرّغ الشيعة لتوسيعها ومعالجتها . اما فترة النزاع بين الرازي والاسماعيلية فقد كانت من أروع فترات الفكر الاسلامي .

#### ه \_ فلسفة اللغة

١ – في بممل الفكر الاسلامي مضار طريف ومشوق ، نجد فيه الخطوط والملامح المدروسة حتى الآن جميعاً . فمنذ القرن الاول للهجرة درس السريان والفرس شروحات ارسطو ، التي راجعها الرواقيون والافلاطونيون المحدثون. كما ان « ابن المقفع » ، الاديب الشهير الذي ارتد عن المزدكية الى الاسلام ،

والذي كان صديقاً « للخليل بن احمد » يستر للخليل هذا الاطلاع على كل ما كان في اللغة الفهلوية من ابحاث لغوية ومنطقية . الا ان طبيعة اللغات السامية وفرت للتأمل الفلسفي مواضيع جديدة لا تنضب. والعرب ينسبون علم النحو الى « علي بن ابي طالب » اول الأثمة الشيعة . والحقيقة اننا اذا نظرنا الى كتاب « سيبويه » ، وقد كان تلميذاً للخليل بن احمد ، لوجدناه عملاً ناضجاً ومجهوداً عظيماً ، يمكن مقابلته « بقانون » ابن سينا في الطب . ومن الغريب ان يكون واضع علم النحو العربي من اصل فارسي ( سيبويه ، توفي عام ١٦٩/ ، كتب مذكراته في شيراز من اعمال فارس ) .

لا زلنا نجهل اول من توسع في هذا العلم . على ان المهم في تاريخ الفلسفة هو ان نعرف كيف توسعت ، على هذه القاعدة وهذه الأسس، اعبال مدرستي البصرة والكوفة. فبالرغم من اختلاف هاتين فها تشكلان مدرستين فلسفيتين ونظرتين في الكون تختلفان من حيث الجذور العميقة .

٧ - فاللغة بالنسبة لمدرسة البصرة ما هي الا مرآة تعكس بدقة وأمانة الظواهر والاشياء والمفاهيم . وينبغي ان نرى فيها بالتسالي القواعد نفسها التي يحري عليها الفكر في الطبيعة والحياة . من هنا الاهتام بأن يكون لكل نبرة ، وكل كلمة ، وكل جملة ، أساس ترتكز اليه من حيث حقيقة صورها والمواقع التي تحتلها . لقد كانت المهمة الاساسية ، والاكثر صعوبة في مدرسة البصيرة ، في إيجاد الصلات المتبادلة بين اللفظ والمعنى؛ وكان عليها ان تدخل اللغة بكاملها في قوالب عقلية ومنطقية وان تظهر القواعد المتبعة في ذلك . وان تبين ان الشواذات والانحرافات ما هي الا اعراض ظاهرية وان لها في ذلك اسباباً عقلية . وقد أخضع النحاة العرب اللغة الى قواعد تطبق بشكل علم ، شأنها شأن علوم الطبيعة ، والمنطق وعلم الاجتماع ، دون ان يفصلوا مع ذلك بين علم الصرف وعلم النحو، وهذه القواعد سارية المفعول أينا كانت.

لاشك في ان اللغة الحية المتداولة لا تحتمل مثل هذه الد وتليولوجيا الشاملة نظراً لتشعبها واتساعها فيظهر فيها بعض الشواذات. لهذا كانت اعادة بناء التخطيط النحوي امراً شاقاً ومعقداً ؟ اذ ينبغي لفت النظر اذ ذاك الى وجود الشذوذ في الاشياء نفسها . وتتعلق الابحاث الاولية في استخلاص والاصول ع . ووجد نحاة البصرة ان من حقهم ان يتعسكوا بهذه والاصول وان يرفضوا منها كل ما لا يبرره التفسير العقلي. فاذا كان هناك بعض الاصول المسلم بها ، لاعتبارات خاصة ، فان هذا لا يعني ان لنا ملء الحق في ان نصيغ على غرارها او قياسها اصولاً اخرى ،

٣ ــ اما مدرسة الكوفة فعلى النقيض من هذا التشديد راحت تعالج نوعاً من علوم اللغة يتفق وذلـــك العلم الشيعي الذي عرضنا له فيما سبق ( الفصل الرابع، ١) مظهرة نوعاً من الميل الملحوظ نحو ما سميناه بـ ﴿ سلسلة العلل المخالفة ﴾ · Séries causales anomalistiques . Séries causales anomalistiques المكان الذي اختمرت فيه الأفكار الشيعية . اما بالنسبة لمدرسة الكوفة ، فان التراث العربي، وما هو عليه من غنى واتساع ووفرة ، ليصلح ان يكون يؤدي ذلك الى التضحية باصول مسلم بها في التراث العربي ؟ ولذلك قبل ان القواعد الكوفية في علماللغة اذا قيست بالقواعد البصرية المتشددة لم تعد قواعد علمية ، بل هي بالاحرى مجموعــة من الاحكام الخاصة ، تطلق على كل حالة بعينها ، وتصبح كل حالة خاصة حالة نوعية . وكان في مدرسة الكوفة تلك الخشية من القواعد العامة والاسباب الموحَّدة يقابلها ميل نحو التنوع يعطى اعتباراً للفردي ، والاستثنائي، والاصل الواحد . ولما كانوا بدورهم على اهتمام لايجاد صمغ وأوزان فقد ضاعفوا هذه الأوزان الى ما لا نهاية . وفها كان نحاة البصرة 'يعرضون عن كل اصل او وزن لا 'يبَرَّر خلافه للقياس عقلياً لم يكن نحاة الكوفة يأخذون بذلك ، ذلك ان التراث العربي بأجمعه ، عندهم ، كما

ورد عند الاعراب ، هو المصدر والاصل للنحو والقواعد وكل و اصل ، سمع في الكلام العربي القديم ما قبل الاسلام ، وفي الادب العربي ، يكن اعتباره اصلا اساسيا وذلك لمجرد وروده في اللسان العربي القسديم . وكل شذوذ عن القساعدة يصبح والحالة هذه اصلا بذاته ، اي ان مبدأ الشذوذ نفسه له اعتباره .

ان و غوتولد ويل ، ( الذي لخصنا لآرائه السديدة فيا تقدم ) يرى ان نقابل بين اختلاف مدرستي البصرة والكوفة ، وبسين اختلاف مدرستي الاسكندرية و و برغاما ، ويرى في ذلك صراعاً بين اهل القيساس واهل السماع . هذه المقابلة لا تهدف في الواقع الا للنهج الفكري ، اذ ان المسادة اللفظية تختلف جذرياً عند الفريقين . زد على ذلك ان الخلاف بسين النحاة اليونانيين لم يتعدى كونه خلافاً علمياً ، بينا كان موضوع الخلاف في الاسلام خطيراً وبعيد المدى لا يطال الاحكام الحقوقية ، وعلوم الفقه فقط ، بل قد يتعلق به تفسير بعض من آيات القرآن او من التراث الديني والاحاديث . ولقد أشرنا الى الروابط بين الفكر الكوفي وبعضالنواحي من العلوم الشيمية . ولنذكر ايضاً ان هنساك تقارباً بينه وبين بعض الامور الرواقية باعتباره ولنذكر ايضاً ان هنساك تقارباً بينه وبين بعض الامور الرواقية باعتباره واجتهاداً خاصاً بالفرد ، ( Herméneutique de l'individuel ) . اما ان يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض أن دل يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا المر عارض أن دل على شيء فانما يدل على امر يتجاوز بكثير الحدود البسيطة لفلسفة اللغة .

القديم وبالتراث الفيثاغوري المحدث. ولقد أشرنا الى القرابة الحيمة بين نظرية و المغيرة ع، العرفاني الشيعي، وبين نظرية و ماركوس ، العرفاني Gnostique ( أن جسم الحقيقة مكون من الحروف الأبجدية ) . وتدل اشكال الحروف وترتيبها في الكتاب الفارسي القديم و أم الكتاب » ( راجع ص ١٥٣ وما يليها ) على ترتيب الكائنات الساوية والأثمة الشيعة وفقال للدرجة والرتبة . (وهناك تفسير مماثل أو لت به الحروف الرمزية التي نراها في افتتاحيات بعض السور القرآنية ) وهكذا، فإن التراث القديم كله ينظر للإمام و جعفن معي على انه واضع علم و الجفر ، وسيذهب و البوني ، (المتوفي عام ١٦٢٦/ ١٢٢٥) فيا بعد ، الى ابداء مثل هذه الاعتبارات : و اعلم ان اسرار الخالق ، فيا بعد ، الى ابداء مثل هذه الاعتبارات : و اعلم ان اسرار الخالق ، فيا بعد ، ومناك الحروف . فأسرار الحروف هي في الاعداد ، ومناك الحروف . فالاولى هي حقائق العالم العداد ، ومناك الحروف . فالاولى هي حقائق العالم العلوي المتعلق بالذوات الروحية ، اما الثانية فتتعلق بحلقة الحقائق المادية وصيرورتها ، .

ولكن و الجفر ، يقوم اساساً على علم الابدال. وابدال الحروف في الاصول العربية كان مطبقاً بجذافيره في اول الحلقات الشيعية العرفانية Gnostique وما مذهب و الميزان ، الا امتداد لتعاليمهم وأقوالهم . ولقد رأينا (الفصل الرابع ، ٢) مثلاً على استعال ذلك في و كتاب الجيد ، لجابر بن حيان . إن قيمة هذا العمل وتطبيقه بهذه الصورة على اصول اللغة وجذورها يرتكز دوما الى المبدأ الجابري الذي ذكرناه سابقاً والذي هو مبدأ اسماعيلي بصورة عامة: عندما تتصل النفس الكلية بالطبيعة (التي هي بالنسبة لناصر خسرو مرآة النفس ) تضفي على هذه الطبيعة شيئاً من تآلفها وانسجامها الذاتي ؟ ثم تولد بعد ذلك اجساماً خاضعة للعد والكم (وهذا الموضوع بالذات عالجه ابو يعقوب بعد ذلك اجساماً خاضعة للعد والكم (وهذا الموضوع بالذات عالجه ابو يعقوب السجستاني ، وعرض له بوضوح وجلاء ) بالطريقة ذاتها هذه ، تفصح النفس عن انسجامها وتلاؤمها بواسطة اللغة والموسيقى ، وهسذا يفترض وجود صلة

حميمة بين طبيعة الجسد وطبيعة اللغة ( كما ان الموسيقى هي تلاؤم وتوافق بين النغم الايقاعي وملمس الوتر ) . لهذا يستبعد جابر بن حيان ان تكون اللغة وليدة الاتفاق والاستنباط ؛ فاللغبة ليست بعرض ، وليس هناك من نظام وقواعد تفسرها لنا ، انها ناشئة عن سريرة النفس الكلية وطويتها .

ه ــ لذلك فان ﴿ مَيْرَانَ الْحَرُوفَ ﴾ عند جابر بن حيان من هذه الرجهــة العرفانية بالذات ، يؤدي بنا ، باعتباره نوعاً من فلسفة اللغسة ، الى شواغل النحاة الفلاسفة الذين أشرنا اليهم . وهذا ما أشار اليه الفقيد «بول كراوس» في هذه الاعتبارات التي نعرض لها هنا بايجاز . ان ما نعلمه من انتقال الفلسفة اليونانية الى رجالالفكر في الاسلام يخولنا ان نربط مباشرة بين أقوال جابر بن حيان وأقوال افلاطون حول هذه القضية. لقد اظهر دبول كراوس، المبادىء المشتركة بين « علم الميزان ، الجابري من جهة ، الذي يتضمن تحليماً لمفردات اللغة ، وبين كتاب « كراتيل le Cratyle » من جهـة ثانية ( حيث يعرض افلاطون بلسان سقراط فلسفته في اللغة ، والتي تقوم على مبادىء شبيهة بتلك التي يقول بها جابر ) وكتاب « طياوس le Timée » ( الذي قارن فيه بسين العناصر الطبيعية ومقاطع الحروف). ونرى النزعة نفسها عند الفيلسوفين في ما يتعلق بالبحث والتركيز على « اصل ، الكلمة الذي تدل طبيعته تماماً على طبيعة الشيء المعني" . ان ما يرمي اليه جابر ، وإن كان قد اقتبس معظم مواد عمله عن النحاة العرب ، ليتجاوز إطار علم النحو الضيّق ( والامر نفسه يمكن ان يقال عن الخلاف بين مدرستي البصرة والكوفة ) . وهذا المقصد الذي رمى اليه ، هو ما جعله يهتم بنوع خاص بابدال الحروف التي تؤلف اصل المفردات العربية ( من ثنائي وثلاثي ورباعي وخماسي ) .

وتنبغي الاشارة الى انه نظراً لما هي عليه حالة الاصول في اللغات السامية من جمود وتجريد فان تشريح المفردات وتحليلها يتم على نحو أسهل من اللغــــة اليونانية . ( فالخط العربي لا يشير الا للحروف الساكنة ، وبالتالي فان المقطع

٣ - كان لهذه الابحاث التي يسترتها طبيعة اللغات السامية ، أثر بعيد على الفكر الصوفي في العصور التي تلت ، لهذا يحسن بنا ان نفكر هنا كيف تغلغلت جذورها في ذلك الفكر ومتى تم ذلك . اذ ان مشاكل الكتابة واللغة قد شغلت كثيراً من كبار الفلاسفة . حتى ان احمد ابن الطيب « السرخشي » ، وهو تلميذ الكندي ، استنبط أبجدية مؤلفة من اربعين حرفاً لاستعالها في نقل اللغات الاجنبية ( من فارسية وسريانية ويونانية ) . اما الفارابي وهو الذي درس النحو على العالم اللغوي « ابن السراج » حيث كان يعلمه مقابل ذلك المنطق والموسيقى ، فقد وضع قواعد عامة تجري على « لغات الامم جميعاً » وأوجد صلات وروابط بين علم اللسان وعلم المنطق . كا اننا نجد عند « ابي حزة الاصفهاني » عبارة « الفلاسفة النحويون » الستي يستعملها للدلالة على اولئك الفلاسفة الذين ينظرون الى المنطق على انه نوع من علم النحو الشامل . كل هذه المحاولات التي دفع اليها التعقيد اللغوي في الحضارة الاسلامية هي مظهر اصلى وجوهرى نادراً ما يُعلفت النظر البه في الفلسفة الاسلامية .

#### ٣ ـ البيروني

١ - عاش خلال القرنين العاشر والحادي عشر للميلاد ، وهما العصر الذهبي للرياضيات والعلوم الطبيعية في الاسلام ، رجل من ألمع رجالات الفكر هو ابو ريحان محمد بن احمد البيروني . كتب في التاريخ وفي الديانات المقارنة ، وأرّخ لبعض الحوادث ، وألّف في الرياضيات وعلم الفلك . وكان لمؤلفاته هذه ، التي لا تقدّر بثمن ، صيت شائع في الشرق والغرب .

ينتمي و البيروني ، الى ما يسمى بإيران الخارجية . ولد في عام ٣٦٢ / ٩٧٣ قرب مدينة خوارزم حيث قضى الشطر الاول من حياته في دراسة العلوم المختلفة لا سيا الرياضيات التي درسها على يد الاستاذ وابي نصر المنصور، ثم قاده ترحاله فيا بعد الى جرجان ومدن اخرى من بلاد فارس . ولما تم فتح خوارزم على يد و محمود الفزنوي ، رافقه و البيروني ، الى بلاد الهند ، إذ كان على صلة وثيقة بهذا الرجل . وعاد ابو ريحان بعد ذلك الى و غزنة ، حيث قضى بقية حياته منصرفاً الى الدراسة ، الى ان توفاه الله عام ٢١٤ ه / ٢٠٠٠ م .

٧ - كان من نتيجة الحملة الدموية التي قادها محمود على بلاد الهند ، تلك التفاصيل التي جمها فيلسوفنا الذي كان برفقته ، والتي كانت له بمشابة مادة لكتاب ضخم . فكتاب و البيروني ، عن الهند لم يكن له مثيل في الاسلام في ذلك العصر . وقد بقي مرجعاً لمساكتب بعده عن الديانات والفلسفات الهندية . ( أشار المؤلف فيه الى ما تبينه من توافق وتلاؤم بين الأفلاطونية الفيثاغورية ، والحكة الهندية ، وبعض النواحي من التصوف الاسلامي ) .

وينبغي ان نشير ايضاً الى « تاريخ أزمنة الشعوب القديمة » وهو كتاب ذو أهمية بالغة ، وفريد من نوعه ، ثم الى رسالة طويلة في الرياضيات والفلك والتنجم كتبها البيروني بالعربية والفارسية في أواخر حياته (نشرها و محمايي) في طهران سنة ١٩٤٠ بعنوان و كتاب التفهيم » ) . وقد بقي هذا المؤلف طيلة قرون عديدة النص المرجع في هنده المواد التي عالجها . اما كتاب والجاهير » فيعد أقدم مؤلف في علم المعادن كتب بالعربية ؛ وفيه ايضاً يظهر و البيروني » براعة فائقة في جمع الوثائق . فقد جمع كل ما كتب عن علم المعادن في بلاد اليونان والهند ، بالاضافة الى منا كتب في بلاد فارس وفي الاسلام. وتجدر الاشارة ايضاً الى وكتاب التوحيد ، وهو يبحث في الجفرافية ، وكتابه الضخم و قانون المسعودي » الذي له في علم الفلك وتأريخ الحقب منا لقانون ابن سينا في الطب من شأن وباع ، والذي لم ينقصه الا ان يترجم الى اللاتينية حتى ينال شهرة و قانون » ابن سينا وذياع صيته . وأخيراً نذكر وكتاب الصيدلة ، وبعض الرسائل القصيرة ، وتبادل في الأسئلة والأجوبة بينه وبين ابن سينا حول مبادى الفلسفة الطبيعية عند المشائين . وقد ضاع عدد من مؤلفاته بينها رسائل تبحث في الفلسفة .

٣ – ان الرسائل التي تبادلها البيروني مع ابن سينا تشهد بأنه لم يكن فقط مؤسس وعلم المساحات الارضية ، géodésie ، وانه كان رياضياً ، وفلكيا وجغرافياً ولغوياً بل كان ايضاً فيلسوفاً . ولقد مالت به نزعته العميقة في فلسفة الطبيعة نحو الملاحظة والاستقراء ونحو معارضة كثير من المواضيع الفلسفية الارسطاط اليسية ، ثم الى تبني بعض وجهات النظر التي قال بهسا و الرازي ، وقد ذهب الى حد تأليف جدول بأسماء مؤلفات هذا الاخير ، وأعجب و البيروني ، بخدهب و الرازي ، حول فلسفة الطبيعة ولكنه عارضه في نظرته للامور الدينية .

علينا ان نظهر ما عند البيروني ، من ﴿ فلسفة التاريخ » التي تبدو في ثنايا كثير من مؤلفاته . فهو اذ ادرك طبيعة بعض النباتات القديمية المطمورة ، والطبيعة الرسوبية لبعض الاراضي والبقاع الصخرية التي شاهدها ، فقد اقتنع بأنه ثمة انقلابات كثيرة وتصدّعات اصابت القشرة الإرضية في عهود سابقة من التاريخ ، تاركة بحاراً وبحيرات مكان الارض اليابسة . وبتطبيقه لهذه الملاحظات على ميدان التاريخ البشري فقد توصل الى نظرية في المهود التاريخية شبيهة بتلك التي يقول بها « اليوغا » les yugas في المفاهيم الهندية . ولقد كان « البيروني » على يقين بأن الانسانية تسير في كل عهد نحو نوع من الانحلال والمادية التي لا تنفك تتضخم حتى يحل بأهلها واقعة او مصيبة كبرى يكون فيها القضاء على حضارتهم ، ثم يرسل الله من بعدها نبياً جديداً لكي يبتدى، عهداً جديداً في التاريخ . ولا شك في ان بين هذه النظرية وتلك التي نادت بها الاسماعيلية ، في نفس العصر ، علاقة أكيدة نحن مدعوون للتعمق بها .

#### ٧- الخوارزمي

علينا ان نشير ولو بايجاز الى مفكر معاصر للبيروني ومواطن له . هو محمد بن يوسف الخطيب الخوارزمي (المتوفي عام ٣٨٧ / ٩٩٧). اشتهر والخوارزمي بموسوعة ضخمة له بعنوان و مفاتيح العلوم » ( نشرها فان فلوتن ، ليدن ١٨٩٥). تقسم هذه الموسوعة الى قسمين كبيرين : يبحث الاول منها في العلوم الاسلامية ( الحقوق الفقهية ، وعلم الكلام ، والنحو والكتابة ، والتراث القديم ) اما القسم الثاني فيبحث على التوالي بعلم المنطق والفلسفة والطب والحساب والهندسة والفلك والموسيقي والكيمياء .

#### ٨ ـ ابن الهيثم

١ حاش في اوائل القرن الحادي عشر للميلاد ( الحامس للهجرة ) مفكر
 من ألمم الرياضيين والفيزيائيين في العصر الوسيط ، هو ابو علي محمد بن الحسن

بن الهيثم (عرف عند المدرسين اللاتين باسم « Alhazen ») ويلقب بـ «بطليموس الثاني » ولد في البصرة ، وقضى القسم الاكبر من حياتـ في القاهرة ، وتوفي عام ١٠٣٨ / ١٠٣٨ وله من العمر ست وثمانون عاماً . كان ابن الهيثم شديد الاعتداد بالتطبيق العملي لمعارفه الرياضية حتى انـ فكسّر بقدرته على تنظيم المياه الناتجة عن فيضان النيل . ولما دعاه الحاكم بأمر الله ، الخليفة الفاطمي السادس ( ٣٨٢ / ٣٩٦ – ٤١١ / ١٠٢١ ) لكي يقوم بهذه المهمة ، ادرك ابن الهيثم عدم مقدرته على ذلك وعبث القيام بهذا المشروع . واذ غضب عليــه الخليفة بعد إخفاقه هذا ، اعتزل الناس وانصرف الى اعماله العلمة حتى وفاته .

كان لابن الهيثم دور مهم في علوم الفلك والنجوم، والبصريات. اما آراؤه ونظرياته الفلسفية فعلينا ان نستخلصها عن طريق القياس. فقد كان ذا ثقافة فلسفية واسعة ، درس بشغف كلا من ارسطو وجالينوس ( ولكن مؤلفات الفلسفية ضاعت للاسف، او بقت مخطوطة ككتاب و ثمرات الحكة ، ).

7 — اما التحسين الذي أدخله ابن الهيثم على النظرية الفلكية فيمكن ان نذكره على الوجه التالي: بقي الفلكيون في الشرق مدة طويلة لا يهتمون لتحديد مفهوم الأفلاك السهاوية. وكان هذا شأن ابي العباس و الفرغاني ، ( الذي عرف عند اللاتينيين باسم و Alfraganus » ) وهو فلكي ايراني من ترانسوكسيان ، كاكان هذا شأن ابي عبد الله محمد البتتاني ( المعروف بوانسوكسيان ، كاكان هذا شأن ابي عبد الله محمد البتتاني ( المعروف بوانسوكسيان ، كاكان هذا شأن ابي عبد الله محمد البتتاني و المعروف النسوكسيان ، كاكان هذا شأن ابي عبد الله محمد البتتاني و المعروف بوائد مثالبة وهمية مثل حركة الاجسام الساوية .

ولكن العالم الفلكي الصابئي « ثابت بن قرة » وضع كتــابا أشار فيه الى ان الساوات ذات تكوين طبيعي يمكن ان يتفق مع مـــا ورد في تصنيف « بطليموس » لنظام الكون . وكان « ابن الهيثم » فيا بعد ، اول من أدخل

على هذه الاعتبارات الفلكية البحتة نظرية ارسطو عن الكواكب الساوية . ان الفائدة العميمة في هذا الموقف تعود ، من جهة ، الى ان ابن الهيثم يطرح المشكلة على نحو علم طبيعي سماوي، (على انه علم طبيعي كيفي في جوهره) على أثر و بطليموس » وفرضياته عن الكواكب الذي يعود بدوره لعلم طبيعي سماوي ناجم عن طبيعة الجوهر الذي يكون السماء، ولم يقم الا بأن استماض بعلم الطبيعة الذي قال هو به بدلاً من نظرية وارسطو». ولكن مذهب وبطليموس» في الطبيعيات السماوية التي تتفق ونظرية الدوابيسكل Epicycles » والدوائر المتفالفة يهدم بكل بساطة طبيعيات و ارسطو » السماوية . ذلك ان هذه المتقرض ، في الحقيقة ، نظاماً من الكواكب المشتركة المركز ، وهذا المركز ، وهذا المركز هو مركز الارض .

كلما أكد المفكرون في الاسلام على تمسكهم بالطبيعيات المشائية، او كلما قصدوا إصلاح المشائية الخسالصة ، نتج عن ذلك صراع شديد مع مذهب و بطليموس » . هكذا كانت الحال في الاندلس ، حيث نشأ عن هذا الصراع نظام « البطروجي » ، الذي استجاب لأمساني « ابن رشد » والذي حاول حق القرن السادس عشر ان يحل محل نظام « بطليموس » . همذه المشكلة هي في قرارتها مشكلة فلسفية جوهرية . ( انها مشكلة في فلسفة النظرة الشاملة للكون ) . اذ تتعلق القضية قبل كل شيء بنظرتين مختلفتين للعالم ، وشعورين مختلفين نحو الكون ونوع الوجود في همذا الكون . وإذ يحدد كل من الفريقين عتدد العقول الملائكية الحركة للساوات بالنسبة لعدد الأفلاك ، حيث يجب تقسيم الحركة الكلية لكل كوكب ضمن حركات الأفلاك هذه ، اصبحت اللامر كزية التي تكلم عنها « بطليموس » في نظامه عائدة هي الاخرى الى علم الملائكة . الخيت المسحت اللامركزية ونفس العودة همسذه ، يؤدي اليها القول بوجود عقل تاسع ، كا فعل « ابن وبعود هذا الفلك التاسع يفرض نفسه عندما نقر بوجود ما يسمى به « مبادرة وجود هذا الفلك التاسع يفرض نفسه عندما نقر بوجود ما يسمى به « مبادرة وجود هذا الفلك التاسع يفرض نفسه عندما نقر بوجود ما يسمى به « مبادرة نقطة الاعتدال » La précession des équinoxes ، أو فلك الافلاك ، أي

الفلك الذي يستوعب الافلاك الباقية ، وهو خال من النجوم ، ويتحرك بحركة يومنة من الشرق الى الغرب ، وينقل هذه الحركة الى عالمنا .

لقد وقف المشاؤون والمسلمون المحافظون في الاندلس موقفاً معادياً من هذه الطبيعيات الساوية . وذلك لأسباب تختلف عند كل فئة منهم . وعندما أحرقت مكتبة احد الأطباء الذي اتهم بالكفر والإلحاد عام ١٩٩٢ شاهد احد تلاميذ دابن ميمون عقيها يرمي بين اللهب بنسخة عن كتاب «لابن الهيثم يبحث في علم الفلك . وعلى عكس ذلك فان « الاشراقيين » في إيران لم يتمكنوا من الاكتفاء بفلك واحد ( الثامن ) يضم الكواكب المتعددة . ولكن عند هؤلاء ، لم يحد علم الملائكة من انطلاق علم الفلك بل ان « الأبعداد » نفسها لعلمهم عن الملائكة ، هي التي جعلتهم يتحسسون الآفاق الواسعة لعلم الفلك ، الذي ، بالرغم من ثورته على النظرية التقليدية القديمة ، لم يخل الآفاق اللامتناهية من سكانها الروحانيين .

٣ - هذا التعلق نفسه بنظرية الكائنات الروحية يظهر لنا في الدور الذي لعبته رسالة ابن الهيم وفي البصريات ، التي عرفت في العصر الوسيط اللاتيني باسم: دكتاب المناظر ، (« Alhazen » و البصريات » في سبعة مجلدات يضاف اليها رسالة في و الجسيات ، تبحث في انحراف الاشعة الفضائية ، الطبعة الاولى اليها رسالة في و الجسيات ، تبحث في انحراف الاشعة الفضائية ، الطبعة الاولى الانعكاس على مرآة كروية اذا عرف مكان الشيء والعين وبعدهما عن المرآة . وعلى كل حال فان نظريته في الاحساس البصري ، كان لها تأثير بالغ لتضمنها على آفاق وامتدادات لا يمكن ان تنسب الى حيوية ملكات الادراك الحسي . ويمكن القول ان نظام الكون التراتبي ، عنسد و دنيسيوس الأيروباجي ، ويمكن الفي ابن الهيم ، ونظرية الاشراقات التراتبية ، وعلم ماورائيسات و و و مناظر ، ابن الهيم ، ونظرية الاشراقات التراتبية ، وعلم ماورائيسات الأنوار ، كلها تحتوي على آراء مشتركة ( جيلسون ) . ويمكننا ان نذكر اللاحظة نفسها بالنسبة للحكمة المشرقية عند السهروردي ، الستي أوردها في الملاحظة نفسها بالنسبة للحكمة المشرقية عند السهروردي ، الستي أوردها في

جوهر كلامه على ماورئيات الأنوار ، وعلى بعد النظام التراتبي الملائكي المترتب في آن واحد عن الأفلاطونية المتأخرة وعن الحكة الالهية المزدكية في بسلا فارس . وثمة أمر مشترك بين مفهوم الأنوار عند السهروردي وعند « روبر غروستست » ؛ كا يمكن تمييز امر مشترك عندما يجعل « روجر باكون » وهو في هذا المجال يدين بكل ما لديه لابن الهيم – من علم المناظر العلم الأساسي في علوم الطبيعة ، وعندما يطبق على الأنوار الأمثال الهندسية ، فيجعل من هذه رموزاً عديدة . وفي كلا الحالتين يمكننا ان نتكلم عن طريقة باطنية مصبوغة بصبغة التأويل الروحي القوانين البصرية والمناظرية وهو تأويل يرتكز الى نظرية نورانية واحدة في تكوين العسالم . ويمكننا اذن ان انسلم بقيمة هذه الرسوم البيانية التي تدل على نوع من « توبوغرافية » الأكوان الروحية .

### ٩ ـ شاهمردان الرازي

١ - عاش شاهردان ابن ابي الخير الرازي في حدود القرنين الحادي عشر والثاني عشر للميلاد ( الخامس والسادس للهجرة ) وكان من اكبر المنجمين وعلماء الطبيعة في ايران. عاش خاصة في الشمال الشرقي، في جرجان وأستراباد. وريد كر ان له مؤلفين: « روضة المنجمين ، وموسوعة طريفة من علوم الطبيعة كتبها بالفارسية « نزهة نامه علائي ، حيث نجد سيرة طويلة لحياة جابر بن حيان وسير اخرى غيرها .

#### الفصل الخامس

# الفلاسفة الهلينيون

## استيلال

يدور موضوع كلامنا حول الفلاسفة الذين شاء البعض ان يجعلوا دور الفلسفة في الاسلام وقفاً عليهم فقط . فأما ان يكون مثل هذا الوقف أمراً خاطئاً وناشئاً عن فكرة مسقة فان ما ورد في هذا الكتاب حتى الآن ليُعنينا عن الالحاح على ذلك . من الصعب ان نرسم الحدود الواضحة بين استعمال لفظ و فلسفة ع واستعمال لفظ و حكة الهية ، ولكننا نرى انه ، ابتداء من السهروردي ، شرع الناس يفضلون هذا التعبير الأخير للدلالة على الحكيم الكامل فيلسوفاً كان ام متصوفاً .

اما « الفلاسفة » فقد توفرت لديهم ، بالعربية ، مجموعة من مؤلفات ارسطو وشر احه ومن كتابات افلاطون وجالينوس . بيد انهم ازاء بعض المؤلفات ككتاب « الربوبية » المنسوب خطأ لأرسطوطاليس او كتاب «الخير المحض» وجدوا أنفسهم تجاه ارسطاطاليس افلوطيني المذهب . وبالرغم من ان لفظ « المشائين » كان رائج الاستعال في العربية ، وهو على نقيض ما يدل عليه لفظ « الاشراقيين » ، فان النزعة الافلوطينية ، معنى او بآخر، لم تكن عند

المشائين العرب بأقل منها عند غيرهم. لقد كان للمشائية ردة فعل في الأندلس، تحت تأثير ابن رشد ، وكان عليها ان تجابه في آن واحد افلوطينية ابن سينا وانتقادات الغزالي . ولكن مشائية ابن رشد لم تكن هي ايضاً صافية خالية من الشوائب . وعلى أي حال فان مدرسة ابن رشد اعطت ثمارها ونتائجها في الغرب في حين بقي الشرق ، لا سيا بلاد فارس ، متأثراً بالافلاطونية الحدثة والهامها، وكان ذلك خير عون للسهروردي على تحقيق عزمه في إحياء « الحكمة الالهية » التي كانت تسود بلاد فارس القديمة قبل الاسلام . والحكمة الالهمة هذه ، عند السهروردي ، تجمع في ذاتها بسين العرفان عند ابن عربي وبين ماورائيات المتصوفين والأحاديث المروية عند أغمة الشيعة ( مع حيدر آملي، وابن ابيجمهور في حدود القرنين الرابع عشر والخامس عشر). كل هذه المجمُّوعة تفتحت في مدرسة اصفهان ، ايام النهضة الصفوية ( القرن السادس عشر ) وفي المؤلفات والأعمال القيمة التي قُـــام بها مير داماد ، والملا صدرا . l'Ecole Shaykhie مناك فكرة رائدة تهيمن عند هؤلاء في سبيل ابداع بنية مذهبية متاسكة . وليس هناك ما يدعو الى القول بالمذهب التوفيقي Syncrétisme كما جرت العادة في اللجوء الى هـذا الزعم كاما حاول بعضهم انكار قيمة مذهب من المذاهب او تغطية الاحراج الناشيء عن عدم الرغبة بالاعتراف مذا المذهب.

#### ١ ـ الكندى وتلاميذه

١ – هو ابو يوسف بن اسحق الكندي اول الفلاسفة الذين أشرنا اليهم ، والذين وصلتنا كتبهم او قسم منها على الأقل . ولد في الكوفة عام ١٨٥ ه/ ٧٩٦ م من عائلة عربية نبيلة من قبيلة كنده في جنوبي شبه الجزيرة ، ولذا نال لقبه الفخري المشرّف « فيلسوف العرب » . كان والده اميراً على الكوفة .

حيث قضى الكندي طفولته وتلقن علومه (١١). قدم بعد ذلك الى بغداد (٢) حيث حظي برعياية الخليفتين العباسيين المأمون والمعتصم ( ٢١٨ / ٣٣٧ – ٢٢٧ / ٢٤٢ ). وكان الامير احمد ابن الخليفة المعتصم صديقاً للكندي وعوناً له (٣٠٠ أهداه الكندي عدداً من مؤلفاته . اما أثناء خلافة المتوكل ( ٢٣٢ / ٢٣٧ م / ٢٤٧ – ٨٤٧ م ( أي أصدقائه المعتزلة . مات منعزلاً في بغداد حوالي عام ٢٦٠ ه / ٢٧٣ م ( أي في السنة التي ولد فيها الاشعري والتي ابتدأت فيها « الغيبة الصغرى » للامام الثاني عشر عند الشيعة ) .

وجد فيلسوفنا نفسه في بغداد في خضم الحركة العلمية التي ساعد على ازدهارها ترجمة النصوص اليونانية ونقلها الى العربية . لم يكن الكندي نفسه مترجماً النصوص القديمة ، ولكنه بحكم وضعه كنبيل ثري ، كان يستخدم في هذا السبيل عدداً من المساعدين والمترجمين النصارى، وكان في كثير من الاحيان ينقبح ويصحت ترجمة بعض المفردات التي كانت تقف عائقاً في طريق هؤلاء المترجمين . وهكذا ترجم له عبد المسيح الحمصي ( نسبة الى حمص ) كتاب و الربوبية ، الشهير المنسوب الأرسطو ، وكان لهسندا الكتاب كبير الأثر على تفكير الكندي؛ كما ترجم له داوستاتيوس، كتاب الجغرافية ( العرافية ( الكناب كبير الأثر على تفكير الكندي؛ كا ترجم له داوستاتيوس، كتاب الجغرافية ( على المعليموس، ( المعليموس) ( المعليموس)

<sup>(</sup>١) ذكر «صاعد الاندلسي » ان نسب الكنــدي يرتقي الى يعرب بن قحطات من عرب الجنوب، ويذكر ان أباه اسحاق بن الصباح كان اميراً على الكوفة للمهدي والرشيد، وان اجداده كانوا ماوكاً على كنده . ( راجع طبقات الامم ، القاهرة ، ص ٩ ه وما بعدها ) .

<sup>(</sup>٢) انظر « اخبار الحكماء » للقفطي ، طبعة القاهرة ص ٢٤١ – ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر « عيون الأنباء » لابن ابي اسيبعة ، ( الجزء الاول ص ٢٠٧ ) .

<sup>(</sup>٤) ردى التفطي في اخبار الحكاء في معرض الكلام عن بطليموس ان له «كتاب الجغرافيا في المعمور من الارض. هذا الكتاب نقله الكندي الى العربية نقلاً جيداً ويوجد سريانياً ». ويذكر صاعد الاندلسي، نقلاً عن ابي معشر في كتباب المذاكرات، ان الكندي احد احدق =

وقسماً من كتاب و ما بعد الطبيعة ، لأرسطو . ورد في كتات الفهرست لابن النديم ان للكندي ما ينيف عن مائتي وستين كتاباً (١) تحمل اسمه ولكن اكثر هذه الكتب لم يصل الينا .

٢ - عرف الغرب بعضاً من مؤلفسات الكندي كانت قد 'نقلت في العصر الوسيط الى اللغة اللاتينية: ( المادة ، الصورة ، الحركة ، المكان والزمان ). وقد عثر منذ سنوات في اسطنبول على نحو من ثلاثين رسالة من رسائل الكندي 'نشر منها قسم في ذلك الحين لا سيا رسالة في و الفلسفة الاولى ، ورسالة في و تصنيف كتب ارسطو ، والأصل العربي لرسالة و في العقل ، التي كان لها تأثير عميق على المعرفة الغنوصية عند خلفائه .

تشير مؤلفات الكندي الموجودة الآن الى ان وفيلسوف العرب ، لم يكن فقط عالماً في الرياضيات والهندسة كا قال بعض المؤرخين كالسهروردي مثلا ولكنه كان فيلسوفاً بكل ما كانت تحمل هذه الكلمة ، في عصره ، من معنى. فاهتم الكندي بالماورائيات كا اهتم كذلك بعسلم الفلك والتنجيم والموسيقى والحساب والهندسة . وقد وصلتنا منه رسالة تبحث و بالجسمات الافلاطونية الخسة ، عنوانها : و في مسا نسب القدماء كل واحد من الجسمات الخس الى العناصر ، كا اهتم الكندي بمختلف فروع العساوم الطبيعية كالصيدلة مثلا ،

<sup>=</sup> النراجمة الاربعة في الاسلام، غير ان ابن النديم ينص فيما يتصل بكتاب الجغرافيا لبطليموس ان الكندي لم ينقله بنفسه بل نقل له نقلاً رديئًا ، وان الذي نقسله هو ثابت بن قره . ( انظر ايضاً كتاب الدكتور احمد الاهواني : « الكندي فيلسوف العرب » ص ٥ ٩ ص ٢٠ ) .

<sup>(</sup>ه) هو صاحب كتاب « المجسطي في هيئة الفلك » . عاش في القرن الشساني بعد الميلاد . لاقت نظريات في الفلك شهرة واسعة طوال القرون الوسطى . يرى بطليموس « ان الكون أفلاك دائرية متفالفة ، اعظمها فلك الكواكب الشسابتة وداخله سبعة افلاك على تخوم كل منها كوكب سيار ، تنكفى ، في دورانها حول مركز ثابت هو الارض » .

<sup>(</sup>١) انظر ﴿ الفهرست ﴾ ، طبعة القاهرة ص ٣٧١ .

ورسالته ( في معرفة قوة العقاقير المركبة ) (١) هي على توافق كبير مع آراء جابر بن حيان حول درجات قوة الطبائع . وبكلمة واحدة فان الكندي يمثل خير تمثيل ذلك النوع من الفلاسفة الذي يتسم بشمول الفكر وغزارته كالفارابي ، وابن سينا ، ونصير الطوسي وغيرهم .

٣ - كان الكندي على علاقة وثيقة مع المعتزلة الذين كان لهم، قبل خلافة المتوكل ، حظوة ومنزلة في البلاط العباسي . ولكنه مع ذلك لم يكن معهم كواحد من جماعتهم ، بل ان الكندي ذهب الى غير ما ذهب اليه علماء الكلام . فقــد كان مدفوعًا في كتاباته بدافع التوفيق الأساسي بــين البحث الفلسفي والوحي النبوي. ومقصده هذا يتفق مع ما ذهبت اليه الفلسفة النبوية التي أشرنا البها سابقاً ( الفصل الثاني ) ، والتي قيل فيها انها التعبير الفلسفي الشرعى لعقيدة نبوية كالاسلام . والكندي على اقتناع تام بأن بعض المبادىء كميداً خلق العالم من لاشيء، وبعث الأجساد ، والنبوة لا يمكن للجدل العقلي ان حكون مصدراً لهيا ولا ضماناً كافياً ، لذلك بين الكندى في كلامه عن المعرفة الغنوصية بين العلم الانساني الذي يتضمن المنطق، والمجموعة الرباعية (٢٠)، والفلسفة ، وبين العلم الالهي الذي لا يكشف عنه الا للأنبياء وحدهم . ولا تتعارض هاتان الصيغتان او هاتان الدرجتان من المعرفة بل هما على العكس متناسقتان متفقتان . وفي رسالة له عن مدة دوام الدولة العربية ، يتكهن الكندي ان الحكم العربي سيمتد لنحو من ثلاثة وتسعين عاماً ، وقد توصل الى حكمه هذا عن طريق حسابات مستمدة من العلوم اليونانية ، لا سيم التنجيم ، ومن النظر في بعض النصوص القرآنية وتفسيرها .

<sup>(</sup>١) ذكر ابن النديم اسماء اثنين وعشرين كتاباً للكندي تبحث في الطب ، ولم نجد اسم هـذا الكتاب الذي يذكره الاستاذ «كوربان» بينها فترجمناه حرفياً .

<sup>(</sup>٢) الجموعة الثلاثية Trivium كانت تشمل النحو والبــــلاغة والمنطق ، والرباعية لا الجموعة الثلاثية تشمل الحساب والموسيقى والهندسة والفلك . ( راجع تاريخ الفلسفة في الاسلام ترجمة ابو ريدا ص ١٩٦) .

يعتبر الكندي ، في قبوله لمبدأ الخلق عن لاشيء ، ان ابداع العالم هو من فعل الله ، وليس العالم بصادر عن الله بالفيض . ولم يقبل بمبدأ فيض العقول على غرار الأفلاطونية الحديثة الا بعد ان أقام الحجة على ان العقبل الاول في سلسلة العقول يخضع في وجوده لفعل الارادة الالهية ( وتجدر الاشارة الى ان ترتيب العقول عند الكندي مطابق تماماً لنظام الكون عند الاسماعيلية ) . وعيز الكندي كذلك بين عالم الفاعلية الالهية وعالم الفاعلية الطبيعية الذي هو عالم الكون والفساد .

إلى بعض المظاهر الاخرى الى مدرسة الافلاطونيين المحدثين في أثينا . ان التمييز الذي يقيمه الكندي بين الجواهر الاولى والجواهر الثانية ، وايمانسه بقيمة التنجيم وصلاحه ، واهتامه بالعلوم الخفية (كالسحر وما شاكل) والتمييز الذي يقيمه بين الحقيقة الفلسفية العقلية وبسين الحقيقة الموحاة التي يفهمها على نحو قريب من الصناعة القدسية عند الافلاطينيين المناخرين ، كل هذه الامور ان هي الا ملامح مشتركة بين « فيلسوف العرب » والفلاسفة الافلاطونيين المحدثين ك « أبرقلس » وغيره ، كا ان ذلك يظهر بعض الشبه بسين أقواله وأقوال الصابئة من اهل حر"ان .

واذا كان الكندي قد تأثر بكتاب الربوبية المنسوب خطأ لأرسطو فانه قد تأثر ايضاً بالاسكندر الافروديسي . فقـــد قرأ الكندي شرح الافروديسي لكتاب ارسطو « في النفس » واستلهم من هذا الشرح تقسيمه للعقل الى اربعة

<sup>(</sup>١) يسميه العرب « يحيى النحوي » . يذكر صاحب الفهرست انه «كان اسقفاً في بعض الكنائس بمصر وانه يعتقد بمذهب النصارى اليعاقبة وانه رجع عما يعتقده النصارى في التثليث فاجتمعت الاساقفة فناظرته فغلبهم ، وعاش الى ان فتحت مصر على يدي عمرو بن العاص فأكرمه هذا ». له عدة كتب وعدة شروحات لأرسطو وردود على أبرقلس وغيره . ( انظر « الفهرست » ص ٣٧٠ ) .

اقسام عندما بحث ذلك في رسالة له « في العقل » وسوف يكون لهذا التقسيم كبير الأثر فيا بعد ، ويطرح مشاكل عديدة وحلولاً مختلفة لها ، سواء عند الفلاسفة الاسلام ام عند الفلاسفة المسيحيين . ووقع الكندي ايضاً ؛ الى حد ما تحت تأثير الفيثاغورية المحدثة ، عندما علتق اهمية كبرى على الرياضيات . ويذكر ابن النديم في « الفهرست » ان الكندي ألتف رسالة في انه لا تنال الفلسفة الا بعلم الرياضيات » . هذه المؤثرات جميعاً تتداخل مع الأبعاد الشاملة للاسلام الذي يرى الكندي في حقائقه المطلقة مصابيح مضيئة تنير درب الفيلسوف . وينمتبر الكندي بحق المهد الاول للمشائية بالمعنى الخاص الذي فهمت عليه هذه الكلمة في الفلسفة الاسلامية . واذا كان الغرب اللاتيني قد عرف الكندي كفيلسوف من خلال رسائله الفلسفية التي أشرنا اليها فانه ايضا قد عرف الكندي كفيلسوف من خلال رسائله الفلسفية التي أشرنا اليها فانه ايضا قد عرف عالماً رياضياً واستاذاً في علم التنجيم . وقد وصفه « جيروم كاردن » في كتابه « اللطائف » Destilitate ، بأنه واحد من اثني عشر عاماً من أعلام الفكر الذين كان لهم كبير الأثر في تاريخ الانسانية .

ه - كان للكندي اعوان (أشرنا اليهم أعلاه) كما كان له تلاميذ. فهم : ابر مشعر البلخي (٢) وهو فيلسوف عرف بأفكاره الجريئة ، فلم يخش عاقبة عندما اعلن ان أسماء الله الحسنى الني نجدها في القرآن مأخوذة عن السريانية !

<sup>(</sup>١) لعلم ابو مشعر جعفر بن محمد البلخي ، توفي عام ٢٧٢ ه. يقول عنه ابن النديم : «كان من اصحاب الحديث ، وكان يضاغن الكندي ويفري به العامة ويشنع عليه بعلوم الفلاسفة فدس عليه الكندي من حسن له النظر في علوم الحساب والهندسة فدخل في ذلك فلم يكل له ، فعدل الى علم احكام النجوم وانقطع شره عن الكندي بنظره في هذا العلم لأنه من ضمن علوم الكندي». يذكر له صاحب الفهرست اسماء ثلاثة وثلاثين كتابًا جلها في علم الفلك .

 <sup>(</sup>٣) « هو احمد بن سهل ، كان فاضلاً في سائر العـــاوم القديمة والحديثة ، تلا في تصنيفاته
وتأليفاته طريقة الفلاسفة الا انه بأهل الادب أشبه واليهم أقرب » . ويذكر له ابن النــديم اسماء
سبعة وثلاثين كتاباً في الادب والفلسفة والفلك ( ص ٢٠٤ ) .

أشهر تلاميذ الكندي من الفلاسفة هو احمد بن الطب السرخشي ( نسمة الى سرخش في خراسانوهي تقع حاليًا على حدود ايران وتركستان الروسية) ولد في حدود عام ٢١٨ هـ / ٨٣٣ م وتوفي سنة ٢٨٦ هـ / ٨٩٩ م وهو شخصية . مشوَّقة اتصفت آثاره ، وهي مفقودة اليوم ، بالاستشهادات العديدة المذكورة فيها. وقد أشرنا فيما سبق (الفصل الرابع ، ٥) الى انه استنبط حروفاً أبجدية صوتىة كثيراً ما اشار اليها ابو حمزة الاصفهاني . كما يعود الفضل للسرخشي في استقصاء الالفاظ التي تصلح لتسمية « أتباع زينون ، تسمية عربية . اذ كثيراً ما أحاط الغموض بهؤلاء في التراث الاسلامي ولكن هذا لا يمنع ، كما ذكرنا مراراً ، من تسرّب عدة أفكار ومبادىء من اصل و زينوني ، دخلت الفكر الاسلامي منذ اول عهده ولعبت دوراً مهماً في مختلف التيارات الفكرية الستي سببت « المشائية ، في الاسلام . فقد "سمتي « أتباع زينون ، تارة « اصحاب الرواق ، او الرواقبون ( وكلمة د رواق د تعني بالعربية المشي او الدهليز ) وتارة ( اصحاب الاسطوان ، ( وكلمة اسطوان لهـ نفس المدلول تقرباً ) وتارة اخرى ( اصحاب المظال ) ( وهي جمع ( مظلة ) أي الخيمــة والسرادق ، ومن هنا جاءت ، في ترجمات العصر الوسيط ، كلمة . Philos Tabernaculorum أي فلسفة المظال") وقد فصل السرخشي هذه التسميات فذهب الى ان كلا منها تدل على مدرسة بذاتها: فالمدرسة الاولى نشرت مذهبها في الاسكندرية ، والثانية في بعلبك ، والثالثة في انطاكية وللافصاح عن مجل ذلك يازمنا مصنف خاص . فنظرية العناصر عند جابر بن حيات تفترض تأويلا رواقياً للمعطيات و المشائية ،. كما ان السهروردي 'فهم في بعض الأحيان على انه رواقي . وختاماً فقـــد رأينا ( الفصل الاول ، ١ ) كيف قابل جعفر الكشفي بين موقف الرواقيين وموقف المؤولين الروحيين للقرآن.

## ٢ ـ الفارابي

١ ــ هو ابو نصر محمد بن عمد بن طرّخان بن اوزلع المعروف بالفارابي.

ولد في وسيج بالقرب من مدينة فاراب في بلاد الترك عام ٢٥٩ هـ / ٨٧٢ م أي قبل وفاة الكندي في بغداد بعام واحد. نشأ الفارابي في عائلة شريفة النسب، وكان والده قائداً في البلاط التركي (١) . ولكن تفاصيل حياتــه لم تعرف على وحِه اليقين ، شأنه في ذلك شأن سلفه الكندي الذي اتخذه الفارابي قدوة له ومثالًا . قدم الفارابي شاباً الى بغداد حيث حصّل علومه فيها وقرأ بعضهـــا على معلم نصرًاني هو يوحنا بن حيلان (٢٦ . وألم في دراسته بالمنطق ، والنحو، والغلسفة والموسيقي والرياضيات والعلوم . وتدل كتبه الى انــــه كان يجيد التركية والفارسية ( وتقول الرواية انه كان يجيد عدا عن العربيــة سبعين لساناً (")) واكتسب الفارابي تدريجياً تلك الثقافة الواسعة الستى نال بسببها لقب ﴿ المعلم الثاني ﴾ ( على ان ارسطو هو المعلم الاول ) والـــتي جعلتـــه اول فيلسوف كبير في الاسلام . وتشير كل القرائن مؤكدة الرأي الرائج في بــلاد فارس من ان هذا الفيلسوف الكبير كان من الشيعة . فقد غادر الفارابي بغداد قاصداً حلب عام ٣٣٠ ه / ٩٤١ م حيث حل في كنف الحدانيين هناك وهم من الشيعة . وكان سيف الدولة يكن "له كل احترام وتقدير . ولم تكن هـــذه الحماية الشيعية التي حظي بها الفارابي، من قبيل الصدفة، بل هي تتسم بطابسم خاص اذا استطعنا ان نظهر ما في فلسفة الفارابي عن النبوّة من قضايا تتفق وتلك التي عرضنا لها في الفصل الثاني من هذا الكتاب والتي تقوم على ما كان ينادي به أنمه الشيعة . قمام الفارابي بعد اقامته في حلب ببعض الرحلات ، فذهب الى مصر ، ثم توفي في دمشق سنة ٣٣٩ هـ / ٩٥٠ م وله من العمر ثمانون عاماً .

<sup>(</sup>١) عيون الانباء في طبقات الأطباء لابن ابي اصيبعة ج ٢ ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) يوحنا بن حيلان ، نوني في مدينة السلام في ايام المُقتدر .

<sup>(</sup> انظر ترجمة الاستاذ « ابو ريدة » لتاريخ الفلسفة في الاسلام للمستشرق دي بور ص ١٩٦) (٣) روى ابن خلكان في حكايته لقدوم الفارابي على سيف الدولة ان فيلسوفنا كالن يعرف سبعين لساناً . ( وفيات الاعيان ص ٧١٧ ) .

كان هـــذا الفيلسوف الكبير مفكراً شديد الندين ، مبالاً الى الزهد والتقشف . عاش عيشة بسيطة بعيدة عن التكلف ، حتى انه كان يتزيبًا بزي اهل التصوف (۱) . وكان من طبعه اعتزال الناس ، والخلوة الى نفسه (۱) ، وكان يستأنس لسياع الموسيقى كا كان هو نفسه عازفا مرموقا (۱) وترك في هـــذا الحقل و كتاب الموسيقى الكبير ، الذي يشهد بتضلعه من الرياضيات . ويعد هذا الكتاب ، بدون شك ، اهم ما كتب عن النظريات الموسيقية في العصر الوسيط . لم تكن المحاولة التي قام بها هـــذا الفيلسوف الموسيقي للتوفيق بين افلاطون وارسطو مجرد تفاؤل سطحي بالامور ، كذلك لم تصدر نزعته التوفيق بين افلاطون وارسطو مجرد تفاؤل سطحي بالامور ، كذلك لم تصدر نزعته التوفيقية بين الفلسفة والشريعة المنزلة عن بساطة وقصر نظر . يظهر ان هناك شعوراً راسخاً لدى و المعلم الثاني ، صادراً عن اعتقاده بأن الحكمة انما عرفت طريقها الى حيز الوجود عند الكلدانيين في بلاد ما بين الفاربي من واجبه اعادة الحكمة الى الارض التي نشأت فيها .

٧ - اما مؤلفاته الكثيرة فقد اشتملت ( او كانت تشتمل ) على شروح لمؤلفات ارسطو: ككتاب المنطق ، وكتاب الطبيعة ، وكتاب النواميس ، وكتاب ما بعد الطبيعة وكتاب الأخلاق المفقود حالياً . ولا نستطيع ان نذكر هنا من مصنفات الفارابي الا بعضها ككتاب والجمع بين رأيي الحكيمين افلاطون وارسطو، و «تحقيق غرض ارسطاطاليس في كتاب ما بعد الطبيعة» وتحليل لمحاورات افلاطون و و رسالة فيا يجب معرفته قبال تعلم الفلسفة ،

<sup>(</sup>١) يروي القفطي انه دخل على سيف الدولة بحلب ، وأقام بكنفه مدة بزي اهل التصوف. ( إخبار العلماء بأخبار الحكاء ص ١٨٣ ) .

<sup>(</sup>۲) يقول ابن خلسكان ( ج ۲ ص ۲۰۲ ) : « وكان مدة إقامته بدمشق لا يكون غالباً الا عند مجتمع ماء او مشتبك رياض » ، وهناك كان يقضي وقته ويؤلف كتبه .

<sup>(</sup>٣) يذكر ابنخلكانمنبراعة الفارابي في الموسيقي انه أضحك الجالسين ثم أبكام ثم أنامهم وانصرف.

ومدخل لفلسفة ارسطو ورسالة في و احصاء العاوم » كان لها كبير الأثر على نظرية تصنيف العاوم لدى الفلسفة المدرسية في الغرب ؟ ثم «رسالة في العقل» وكتاب و فصوص الحكم (۱) ، الذي كثرت حوله الدراسات في الشرق ، وأخيراً نذكر مجموعة المؤلفات المتعلقة بما درج الدارسون على تسميته و بفلسفة الفارابي السياسية » منها و كتاب آراء اهل المدنية الفاضلة » وكتاب و في السياسات المدنية ، و « كتاب تحصيل السعادة » وشرح لكتاب الشرائع لأفلاطون .

أشرنا الى ان للفارابي كتاب بعنوان ﴿ فصوص الحكم ﴾ .

ليس هناك من سبب وجيه يدعو الى الشك في صحة نسب هذا الكتاب. وإن الغلط الفادح الذي وقع فيه الذين نسبوا قسماً من هذا الكتاب ، تحت عنوان آخر ، الى ابن سينا ، في مؤلف نشر سابقاً في القاهرة ، لهو غلط لا يستند الى أي نقد علمي . لقد ظن المستشرق و بول كراوس ، ان الفارابي كان في قرارة نفسه معادياً للنزعةالصوفية وأن اسلوب كتاب وفصوص الحكم، ومحتواه لا تتفق مع ما جاء في باقي مؤلفات الفارابي وان نظريته في النبوة الفارابي وان نظريته في النبوة الفارابي وان نظريته في النبوة الفارابي وان نظرية سياسية بحتة .

ولكننا نستطيع ان نتحقق من ان الاصطلاحات والتعابير الصوفية تكاد تكون تكون شائعة في مؤلفات الفارابي وان في « فصوص الحكم » فقرة تكاد تكون صدى لما ورد في «الهيات» افلوطين عن الجذب الروحي، وان نظرية الاشراق عند الفارابي تفصح عن ملامح صوفية لا مجال لإنكارها شرط ان 'نسلتم بأن التصوف لا يتضمن حتمية « الاتحاد » بين العقل البشري والعقل الفعال اذ ان

<sup>(</sup>١) كتــاب « فصوص الحــكم » ينسب عادة الى ابن عربي . ولكن الاستاذ « كوربان » يرى انه من تأليف الفارابي وله في ذلك أدلة سوف يعرضها .

و الاتصال ، بمجرده هو ايضاً تجربة صوفية (١). على ان ابن سينا والسهروردي هما نفسها على وفاق مع الفارابي في رفض و الاتحاد ، ذلك انه بؤدي الى نتائج متناقضة . ونستطيع كذلك ان نبين انه ليس من العسير ادراك الصلة بين و تصوف ، الفارابي وبحمل فلسفته اذ لا خلة ولا تنافر عنده بين هذين العاملين . واذا كنا نلاحظ في و فصوص الحكم ، استعال بعض ألفاظ 'يشتم" منها رائحة الاصل الاسماعيلي ( شأنها في ذلك شأن كل ما يتعلق وبالعرفان ») فان في هذا ما 'يبعد كل شبهة حول صحة نسبة هذا الكتاب الفارابي بل إن فيها ما يبيتن المصادر التي استقى منها فيلسوفنا ، بل انها هي عينها التي توفق بين نظريته الفلسفية حول النبوة وبين فكرة النبوة عند الشيعة . وأخيراً ، بين نظريته الفلسفية حول النبوة وبين فكرة النبوة عند الشيعة . وأخيراً ، انه لمن الشطط ، ان 'نسيس ، بالمعنى المعاصر لكلمة سياسة ، ما جاء في مذهب الفارابي عن المدينة الفاضلة ، فليس في ذلك شيء مما اورده السيد ابراهيم مدكور في البحث القيم الذي عرض فيه مذهب الفارابي الفلسفي .

سرس لنا هنا الا ان نتعرض لقضايا ثلاث في مذهب الفارابي الفلسفي. يعود الفضل الى الفارابي في فصله وتمييزه بين جوهر الموجودات ووجودها تمييزاً منطقياً وماورائياً. فالوجود ما هو بطبيعة «مكونة» للجوهر، ان هو الاصفة ، او عرض لهذا الجوهر. لقد قال بعضهم ان هذه النظرية كانت نقطة تحول في تاريخ الفلسفة الماورائية ولسوف نرى كيف نادى ابن سينا والسهروردي و كثيرون غيرهم بفلسفة ماورائية للجواهر. وقد بقيت هذه النظرية سائدة

<sup>(</sup>١) «ان تصوف الفارابي يختلف عن مذهب اهلالتصوف من نواح عديدة : منها ان الفارابي لا يقول بالحلول كا قال الحلاج ، ولا بالاتحاد والفناء كا زعم الجنيد، ولذلك عزي تصوفه الى أصل ارسطي ، مرده ان المصلم الاول قد ذهب الى ان فضيلة الخير لا تكون الا بالتأمل العقلي ، والى ان الانسان يغدو بالعقل شبيما بالعقول المفارقة وبالله » .

حتى جاء و الملاصدرا الشيرازي ، في حدود القرن السادس عشر للميلات فأحدث تغييراً حاسماً في الموقف اذ أكد على أسبقية الوجود، وأعطى لفلسفة الاشراق الماورائية طابعاً و وجودياً Existentielle ، في اصل هذا الموقف المتعلق بالكائن يكن التمييز بين الكائن الواجب الوجود ، والكائن الممكن الوجود الذي لا يمكنه ان يوجد بذاته لأن وجوده وعدم وجوده سيان ولكنه يتحول الى كائن واجب الوجود عندما 'يفرض عليه الوجود بواسطة كائن آخر ، وعهل الضبط ، بواسطة الكائن الواجب الوجود [ أي الذي تقضي طبيعته بوجوده ] . هذا المبدأ الذي سوف يكون له اهمية كبرى عند ابن طبيعته بوجوده ] . هذا المبدأ الذي سوف يكون له اهمية كبرى عند ابن البينا ، قال به الفارابي قبله ولكن بصورة موجزة .

إلى الملاحظة نفسها يمكن ان تذكر بالنسبة لنظرية اخرى تميزت بها فلسغة الفارابي وهي نظرية العقل وفيض العقول المتوجبة عند ابي نصر من قوله بجداً وعن الواحد لا يصدر الا الواحد » . ( وقد ناقش نصير الطوسي هذا المبدأ مستوحياً أقواله ، دون ان يذكر ذلك ، من طريقة فيض الأنوار الخالصة عند السهروردي ) . ان صدور العقل الأول عن الكائن الاول ، وتأملاته الثلاثة التي تتابع دورياً لدى كل من العقول الاخرى ، تولتد في كل مرة عقلاً جديداً ونفساً جديدة وفلكاً جديداً . ويتكرر ذلك حتى العقل العاشر . وهذا الفيض الذي بنى عليه الفارابي نظام الكون هو نفسه ما سيصفه ابن سينا ويتوسع به . الجواهر الالهية الاولى، والكواكب الآلهة عند ارسطو، من اعطاها اسم والملائكة ، مثيراً بذلك تحفظ الغزائي الذي لم يجد فيها صورة من اعطاها اسم والملائكة ، مثيراً بذلك تحفظ الغزائي الذي لم يجد فيها صورة الملائكة الحقيقية كا وردت في القرآن ؟ وهل يقضي القول بمثل هذه الصور الملائكية الخالقة على مبدأ التوحيد ؟ لا شك في ان القضية تتعلق هنا بالنقل و الماطنين ، والمتصوفين لم يألوا جهداً في سبيل التبيين ان التوحيد في شكله و الباطنين ، والمتصوفين لم يألوا جهداً في سبيل التبيين ان التوحيد في شكله و الباطنين ، والمتصوفين لم يألوا جهداً في سبيل التبيين ان التوحيد في شكله و الباطنين ، والمتصوفين لم يألوا جهداً في سبيل التبيين ان التوحيد في شكله و الباطنين ، والمتصوفين لم يألوا جهداً في سبيل التبيين ان التوحيد في شكله و المناور المناو

الظاهري لا بد وان يقع في الوثنية نفسها الذي يسعى جهده لتجنبها . لقد كان الفارابي معاصراً لكبار المفكرين الاسماعيليين الأوائل . واذا ما قابلنا نظريته القائلة بالعقول العشرة بتلك التي قالت بها الباطنية الاسماعيلية لظهرت لنا نظريته بمظهر جديد. في معرض تحليلنا الموجز لبنية النظام الفلسفي القائم على تماقب العقول العشرة عند الاسماعيلية من الفاطميين أشرنا الى انها تختلف عن البنية التي استعملها فلاسفة الفيض من حيث نظرتها الى المبدأ الاول على انه كائن يسمو على الكائنات Super être فهو خارج عن نطاق الكينونة والعدم كائن يسمو على الكائنات Super être فهد خارج عن نطاق الكينونة والعدم والانبعاث لا يبتدى، والحالة ههذه الا عن العقل الأول . وعلاوة على ذلك فان البطام الكوني عند الاسماعيلية يتضمن عنصراً دراماتيكياً لا نجده عنسد الفارابي ولا عند ابن سينا .

ومع ذلك فان صورة الملاك العاشر عند الاسماعيلية تطابق العقل العاشر تمام المطابقة وهو ما يسميه فلاسفتنا بالعقل الفعال. وهذه المطابقة تجعلنا نلمس ما للآراء الاسماعيلية من أثر عميق في فلسفة الفارابي وفي نظريته عن النبوة ذلك ان ابا نصر يبدو لنا من خلال نظريته عن العقول وأقواله عن النبي الحكيم وكأنه قد تجاوز و الفلاسفة الهلينيين » الى ما هو ابعد شأواً . وثمة مقابلة اقامها الفارابي نفسه في هذا الشأن تعزز ما أشرنا اليه ، وقد رددها الجميع من بعده. يقول ابو نصر: و ونسبة العقل الفعال الى العقل الذي بالقوة كنسبة الشمس الى العين الستي هي بصر بالقوة ما دامت في ظلمة فاذا حصل الشوء في البصر صار بصراً بالفعل (۱) ». هذا العقل هو في آخر سلسلة العقول المفارقة وأقربها الى الانسان وعالم البشر وهو دائماً بالفعل ويجعل منه الفارابي والمعقولات بالقوة هو بحاجة الى العقل الفعال لكي يعرف هذه المعقولات بالقوة هو بحاجة الى العقل الفعال لكي يعرف هذه المعقولات بالفعل.

<sup>(</sup>١) « رسالة في العقل » ص ه ٢ – ٣٧ .

ويقسم الفارابي العقل البشري الى عقل نظري او تأملي وعقل عملي . ير" العقلالنظري في مراتب ثلاث: فهو عقل ممكن او عقل بالقوة بالنسبة للمعقولات التي لم يحصلها بعد، وهو عقل بالفعل أثناء تحصيله لهذه المعقولات ، وهو عقل مستفاد عندما يعقل هذه المعقولات المجردة. هنا بالذات تكمن الجدة في المعرفة الغنوصية عند الفارابي ؟ فبالرغم من تشابه التسمية ، فان العقل المستفاد عند الفارابي لا يمكن ان 'يفهم على انه Noûs epiktetos نفسه الذي قال بسه الاسكندر الأفروديسي، والذي 'يقصد به حالة وسط بين العقل بالفعل والعقل بالقوة . ذلك ان العقل المستفاد عند الفارابي هو تلك المرتبة العليا من العقل البشري التي يعقل بهسا ، حدساً واشراقاً ، ما يهبه له العقل الفعال من صور ومعقولات مجردة دون اللجوء الى وساطة الحس" . نقول بايجاز ان فكرتي العقل الفعل المستفاد عند الفارابي توحيان بامور مستقلة عن الارسطاطاليسية المحضة، نعني بذلك تأثره بكتاب د الربوبية ، وما يحملهذا التأثر من بذور الأفلاطونية المحدثة .

ه - يبدو لنا هذا الفيلسوف و هلينيا » بالنسبة لأمر ثالث هو نظريته عن النبوة التي توج بها مجمل فلسفته . ان نظريته عن و المدينة الفاضلة » تحمل طابعا يونانيا لاستقائه من الفلسفة الأفلاطونية ولكنها ايضا جاءت نتيجة لتطلعاته الفلسفية والصوفية كفيلسوف اسلامي . كثيراً ما ينظر الى همذه النظرية على انها و سياسيات » الفارابي ولكن ابا نصر ما كان في الواقع ما ندعوه اليوم بالرجل العملي وما اطلع يوماً عن كثب على القضايا السياسية في عصره . ان آراءه في السياسة تعتمد على آرائه في نظام الكون وفي النفس ولا يكن الفصل بين هذه الآراء . من هنا ان آراءه في و المدينة الفاضلة » تشمل البشر الذين يعيشون على هذه الارض جميعاً وليست هي منهجاً سياسياً يطبق في أوضاع و راهنة » . إن فلسفته التي أطلق عليها اسم الفلسفة السياسية ليكون من الافضل تسميتها بفلسفة النبوة .

اذا كانت الشخصية التي تطغي في والمدينة الفاضلة، هي شخصية والرئيس، فان شخصية ﴿ الامام ، ايضاً تكشف عن الالهـام الصوفي عند الفارابي كما يكشف عن ذلك الحل الذي قدمه للنظرية في العالم الآخر ؟ ويمكننا ان نزيد على ذلك . فنقول ان فلسفة النبوة تتضمن بعض الملامح الاساسية المشتركة بينه وبين فلسفة النبوة عند الشيعة ، ومن المؤسف ان لا يتسع المجال منا لتحقيق هذا القول وتوسيعه والنظر فيما ينجم عنه. إن الأدلة التي يقدمها الفارابي ليدعم قوله بضرورة وجود الأنبياء ، والملامح التي يصف بها الكيان الداخلي للنبي والمرشد ، والامام ، كل ذلك مطابق للأدلةالتي اقامها علم النبوة عند الشيعة، كما رأينا ، استناداً الى اقوال الأثمة المعصومين وآرائهم . فالنبي المشرّع هو في الوقت نفسه إمام ما دام على قيد الحياة ، ومن بعده تبتدىء أدوار الامامة ( أو ادوار الولاية وهو الاسم الذي أُطلق في فترة من الاسلام على ﴿ النَّبُوةَ ﴾ التي لا تسن شريعة ) . فاذا كان النبي - الحكيم عند الفارابي هو الذي يسن النواميس والشرائع فان هذا بالفعل لا يعني انــه يسن شريعة بالمعنى اللاهوتي الدقيق لهذه الكلمة . أن ضم هاتين الفلسفتين النبويتين 'يظهر لنا على ضوء جديد تلك الفكرة التي تجعل من كل من « حكم ، افلاطون ، ومن درئيس، المدينة الفاضلة ، اماما .

7 - ومن جهة اخرى ، رأينا كيف بلغ علم النبوة عند الشيعة أوجه في معرفة غنوصية مميزة بين صيغة المعرفة عند النبي وعند الامام . الأمر متشابه عند الفارابي . فالامام - النبي الذي هو الرئيس في المدينة الفاضلة عليه ان يصل الى درجة فائقة من السعادة البشرية تقوم على الاتصال بالعقل الفعال . ويما أشرنا سابقاً فان وينشأ عن هذا الاتصال كل وحي نبوي وكل إلهام . وكما أشرنا سابقاً فان الأمر هنا لا يتعلق و بالاتحاد ، بالعقل الفعال ولكن و بالاتصال ، به من المهم اذن ان نلاحظ هنا انه على النقيض من حكم افلاطون الذي يتوجب علمه ان يهبط من تأملات للمعقولات المجردة لينصرف الى الامور العامة فان

و حكيم ، الفارابي عليه ان يتصل بالكائنات الروحية بل إن مهمته المثلى هي في ان يقود اهل المدينة الفاضلة نحو هذا الهدف بالذات اذ ان السعادة المطلقة هي في هذا الاتصال عينه . ان و المدينة الفاضلة ، السبقي يستشفتها الفارابي لتكاد تكون و مدينة الابرار في آخر الزمان ، انها مشابهة لتلك الحالة السق تكون عليها الامور عند رجعة الامام الغائب ليمهد ليوم الحشر . وبعد هذا كله هل بامكاننا ان نعطي ولسياسات، الفارابي المعنى الذي نعطيه لها اليوم؟

ومقابل ذلك يصح القول بالنسبة للرئيس الذي أضفى عليه الفارابي كل الصفات الخلقية والفلسفية انه و افلاطون في ثوب النبي محمد (١) م. بل ينبغي القول ؛ على الاصح ، ان الاتصال بالعقل الفعال يتم بواسطة العقل . هذه هي حالة الفيلسوف ؛ ذلك ان هذا الاتصال هو مصدر المعارف الفلسفية كلها ، كا ان هذا الاتصال يمكن ان يتم بواسطة القوة المتخيلة ويصبح عند ذاك مصدر الالهام والوحي والرؤىء النبوية . لقد أشرنا فيا تقدم كيف ان فلسفة النبوة عند الشيعة أدت الى القول بنظرية كاملة عن المتخيلة تثبت صحة المعرفة الخيالية والعالم المدرك على حقيقته من خلالها . وانه لذو مغزى ان تحتل نظرية المتخيلة عند الفارابي مكاناً أساسياً مشابهاً . واذا رجعنا الى مؤلف النظرية الفارابية عند الفارابي التي يشرح فيها اقوال الأثمة ، لتبيينا خطأ القول بأن النظرية الفارابية عن المتنبؤ لم تحمل على محمل الجدة الا في الفلسفة المدرسية العبرية على فلسفة النبوة عند الشعر في فلسفة النبوة عند الشعة .

٧- ان المعرفة الغنوصية تقوم في الاساس؛ تبعاً لمراتب رؤية الملاك او سماعه؛ سواء كان ذلك في اليقظة او في المنام او في حالة وسط بينهما . عند الفارابي

<sup>(</sup>١) هذا التشبيه ورد عند « دي بور » في كتابه « تاريخ الفلسفة في الاسلام » حيث يقول ما مؤداه : « ريبرز الفارابي رئيسه في كل الصفات الانسانية والفلسفية فهو افلاطون في ثوب النبي محمد ».

يتصل الحكيم بالعقل الفعال عن طريق التأمل والنظر ، كما يتصل النبي به عن طريق القوة المتخيلة فهي مصدر النبوة والوحي النبوي . وهذه النظرية ليست مكنة الالآن جبريل ، ملاك محمد ، هو نفسه العقبل الفعال . وكما لاحظنا سابقا ، ليست القضية هنا قضية عقلنة الروح القدس Rationalisation de سابقا ، ليست القضية هنا قضية عقلنة الروح القدس المعرفة وملاك المعرفة وملاك الوحي في كائن واحد لهو من مقتضيات كل فلسفة نبوية ومذهب الفارابي كله متجه في هذا الاتجاه . لذلك لا يكفي ان نقول بأنه أعطى اساساً فلسفياً للوحي كما انه يكون من الخطأ القول بأنه وضع الفلسفة فوق النبوة . فهذا للوحي كما انه يكون من الخطأ القول بأنه وضع الفلسفة فوق النبوة . فهذا يتحدان مع العقل – الروح – القدس نفسه . ان حالة الفارابي تحدد افضل يتحددان مع العقل – الروح – القدس نفسه . ان حالة الفارابي تحدد افضل أختلاف عكم لا يمكن حلت . ولكن العلاقة الهامة هي بين الاسلام الباطني والفلسفة والديانة الظاهرة المتجلية بالنص . وعلى القبول بالتفسير الباطني الكتاب او والديانة النفسير يترتب مصير الفلسفة ودورها في الاسلام .

مها كانت المدينة الفاضلة فاضلة فانها لم تكن بذاتها ما قصد اليه الفارابي. إن هي الا وسيلة لهداية الناس الى طريق السعادة المطلقة. عندما تجتاز جماعات الأحياء أعتاب الموت عليها ان تنضم الى جماعات اولئك الذين سبقوها وتتحد روحياً بها، كل يتحد بشبيه. باتحاد الانفس هذا يتضاعف وينمو الى ما لانهاية هناء الانفس الاولى ولطفها ، تلك التي ارتحلت عن هذه الدار قبل غيرها . نظرة مشابهة في هذا المجال نجدها عند الاسماعيلية ، وذلك في معرض كلامهم عن مصير الانسان وعلم المعاد ووصفهم لاتحاد الصور المنيرة Formes de lumière عن مكل الأنوار الخاص بالامام .

٨ -- لم 'يعرف الا العدد القليل من تلامذة الفارابي . نذكر منهم و أبا
 زكريا يحيى بن عدي ، (المتوفي عام ٣٧٤ ه / ٩٧٤ م) وهو فيلسوف نصراني

من اليعاقبة 'عرف بترجمته لكتب ارسطو . وهناك توارد يلفت النظر بين أقوال بحيى بن عدي وأقوال و ابن ابي سعيد الموصلي ، وهو يهودي عاش في الموصل . وهناك ايضاً تلميذ ليحيى بن عدي هو ابو سليان محمد السجستاني ( المتوفي عام ٣٧١ ه / ٨٨١ م ) وهو غير ابي يعقوب السجستاني الاسماعيلي . جمع السجستاني في بغداد حلقة من رجال الفكر كانوا يعقدون مجالس ثقافية شهيرة . وصلتنا أخبار هذه المجالس في كتاب و المقابسات ، لأبي حيات التوحيدي ( المتوفي عام ٣٩٩ ه / ٢٠٠٩ م ) تلميذ ابي سليان ، وكتابه هذا يزخر بالمعلومات القيمة . غير ان هذه الحلقة لم تضم فلاسفة بالمعنى الصحيح وتكاد المناقشات التي دارت فيها حول منطق الفارابي تتحول الى فلسفة وتكاد المناقشات التي دارت فيها حول منطق الفارابي تتحول الى فلسفة ( كتباهي ابي سليان بموفته للمؤلف الحقيقي للكتابات المنسوبة لجابر بن حيان ) . ولكن الفارابي وجد في الحقيقة خلفاً له في ابن سينا الذي اعترف بأبي نصر معلماً له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن بأبي نصر معلماً له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن بأبي نصر معلماً له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن بأبي نصر معلماً له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن بأبي نصر معلماً له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن بأبي نصر معلماً له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن

### ٣ ـ ابو الحسن العامري

١ - هو ابو الحسن محمد بن يوسف العامري . لم يعرف حتى المعرفة في المغرب حتى الآن . ومع ذلك فقد كان همذا الخراساني الايراني ، في عداد الفلاسفة الذين ندرسهم في هذا الفصل ، وجها هاماً بين الفارابي وابن سينا . ولد في نيشابور وتتلمذ على و ابي يزيد احمد بن سهل البلخي، وهو من خراسان ايضاً . ألم ابو الحسن إلماماً شاملاً بدراسة الفلسفة والماورائيات وشرح عدة نصوص لأرسطو ، وكان له مع ابن سينا رسائل عديدة متبادلة ( وهي التي تولف ، مع أجوبة ابن سينا ، كتاب و الاربعة عشر سؤالاً ، ) . قام ولي عام ٣٦٤ هم وفي عام ٣٦٤ هم العامري، برحلتين الى بغداد ( قبل عام ٣٦٠ هم وفي عام ٣٦٤ هم

948 م ) حيث هالته ، على ما يبدو ، عادات البغداديين وأخلاقهم . فعماد الى ايران وقضى في الري خمس سنوات تمتع خلالها بحاية الوزير ، ابن العميد ، وانصرف الى أداء دوره التعليمي. ثم عاد الى خراسان حيث توفي عام ٣٨١ه/ ٩٩١ م ) .

كان للعامري كثير من الأصدقاء والتلاميذ . منهم « ابو القاسم الخطيب » الذي كان على صلة وثيقة « بابن هندو » ، ثم « ابن مسكويه » الذي يشير اليه في كتبابه « جاودان خرد » ( بالايرانية ) ( اي الحكة الأزلية ) ؛ وعلى الأخص « ابو حيان التوحيدي » الذي يذكره في مناسبات عدة . ويشير اليه « ابن سينا » كذلك في كتاب « النجاة » ولكن ببعض التحفظ حول معلوماته الفلسفية . ومع ذلك فان ما وصل الينا من كتبه ، وتقييمه لغيره من الفلاسفة ، يشهد على ان فلسفته لا تخلو من الأصالة : له رسالة « في السعادة » و « فصول في المعالم الالهية » ورسالة « في الإبصار » و « في الأبد » كما انه كتب عن و أعلام الاسلام » وفي « الجبر والقدر » وله كتاب بالفارسية بعنوان « فر و خ والمعقول بشكل سوف يستلهم منه فيا بعد « أفضل الدين القاشاني » ( القرن والمعقول بشكل سوف يستلهم منه فيا بعد « أفضل الدين القاشاني » ( القرن الثالث عشر م / السابع ه ) تلهيذ نصير الدين الطوسي .

٧ - يشير « التوحيدي » الى عدد من المباحثات والمناقشات التي كان لأبي الحسن « العامري » دور فيها . نذكر منها هنا المناقشة التي جرت مع « ماني المجوسي » ( وهو بالطبع غير « ماني » نبي المانوية ) حيث اضطلع فيلسوفنا بدور الافلاطوني اللامع ( « كل ما هو حسي فهو ظل لما هو عقلي ... العقل خليفة الله في هذا العالم»). وكثيراً ما يشير « الملا صدرا الشيرازي» ( المتوفي عام ١٠٥٠ ه / ١٦٤٠ م ) ، الى مذهب « العامري » ، في مجموعته الفلسفية الكبيرة « الأسفار الاربعة » كما ان احد دروس هذا المفكر نفسه حول « حكة السهروردي المشرقية » مجتوي على اشارة طريفة . فهو "يحيل الى

كتاب والأمد علاء الأبدى حيث ينسب وابو الحسن العامري، ولأمبيذوقلس، ما معناه اننا اذا قلنا عن الخالق، الذي لا يحده وصف، بأنه هو ذاته الكرم والقوة والقدرة، فان هذا لا يعني ان هـذه الصفات والملكات المعنية بهذه الأسماء توجد فعلا في الذات الالهية .

وسوف نجد هذه المبادىء التي قال بها « امبيذوقلس المحدث » هذا ، عند « ابن مسرة » في الأندلس . كاكان لهذه المبادىء تأثيرها على «السهروردي» ( في قطبية الخير والحبة ) . ويبدو ان « ابا الحسن العامري » قد تأثر بوجه خاص فيا يختص بالفلسفة السياسية بتلك المؤلفات الفارسية التي نقلها ابن المقفع عن الفهلوية القديمة ؛ وهو لذلك ينادي بمذهب يقل تأثراً بالهلينية الافلاطونية عن مذهب الفارابي .

٣ - علينا ان نشير ايضاً الى فيلسوف لم يعرف الا بنبذة له عن النفس هو ( بكر بن القساسم الموصلي » ( نسبة الى الموصل ) ، عاش في ذلك العصر الزاخر بالحركات الفكرية حيث كان النصارى يقومون بشرح كتب ارسطو في بغداد ، وحيث كان الفارابي يبني مذهبه الذي كان له النتائج البعيدة بينا كان و الرازي » يثير ضجة كبيرة حول مذهبه . ويبدو ان بكراً الموصلي قد بقي بعيداً عن كل هذا الخضم الفكري . فهو لا يذكر من كل المؤلفين في هسذه الفترة الاسلامية الا الفيلسوف الصابئي ثابت بن قرة وحده . وفي هذا الاختيار البين ما يشهد بالتأثير البعيد الذي كان لفيلسوف حران الصابئي .

## ٤ - ابن سينا والسينوية

١ – هو ابر علي حسين بن عبد الله بن سينا ولد في اصفهار ١٠٠ قرب

<sup>(</sup>۱) يقول ابن ابي اصيبعة (ج ۲ ص ۲) والقفطي (ص ۲۹۹) اعتاداً على مــا رواه ابو عبيد الجوزجاني ، ان ابن سينا ولد في « افشنة » وهي قرية قرب بخارى . ويقول ابن خلكان (ج ۱ ص ۱۹۱) انه ولد بقرية « خرميثنا » او خرميثن من قرى بخــارى . وينفرد الاستاذ كوربان بالقول انه ولد في اصفهان .

بخارى في شهر صفر من عام ٣٧٠ هـ الموافق لآب من عام ٩٨٠ م . (ولما ترجمت بعض مؤلفاته الى اللاتينية في القرن الثاني عشر ، أدّى اللفظ الاسباني لاسمه و أبين ، او و أفين سينا ، الى و أفيسين ، Avicenne وهو الاسم الذي عرف به في الغرب عامة ) . كان والده موظفاً كبيراً في دولة السامانيين . ويعود الفضل في معرفتنا للتفاصيل المهمة من حياته ، الى تلميذه وصديقه المخلص و الجوزجاني ، الذي أرّخ لسيرته وأخباره .

ظهر نبوغ ابن سينا وهو لم يزل طفلاً ، وكانت ثقافته واسعة شاملة ، فقد ألم بعلم النحو والهندسة ، والفيزياء والطب والفقه واللاهوت (۱۱) . وطار له صيت واسع وهو لم يتجاوز السابعة عشرة فاستدعاه « نوح بن منصور ، امير السامانيين (۲۱) وكان قد اصيب بمرض عضال فعالجه ابن سينا وشفاه. واستعصى عليه فهم كتاب « ما بعد الطبيعة ، لأرسطو وقد اعترف انه قرأه اربعين مرة دون ان يفهم معناه ويعود الفضل الى رسالة للفارابي ، وقع عليها ابن سينا عرضاً ، في ازالة الغشاوة عن عينيه وانكشاف ما كان مستغلقاً عليه (۱۲) ويشير المؤرخون بكل رضى الى هذا الاعتراف بالفضل . وما بله الثامنة

<sup>(</sup>١) درس الفرآن واصول اللغة ، وتلقى العلوم على يد ابي بكر الخوارزمي ، كه درس الطب على بد استاذ مسيحي هو عيسى بن يحيى .

<sup>(</sup>٣) يرجع نسب السامانيين الى سامان احد نبلاء بلغ من اتباع زرادشت . مؤسس دولتهم نصر بن احمد . وموطد هذه الدولة هو اسماعيل اخو نصر . دام دفوذهم من سنة ٤٧٤ الى ٩٩٩ . استولى السامانيون على سجستان وكرمان وجرجان ومسا وراء النهر وخراسان وتمتعوا بسلطة مستقلة وإن كانوا يدينون في الظاهر للخليفة في بغداد . ونوح بن منصور هذا من أمرائهم حكم من ( ٩٧٧ — ٩٧٩ ) .

<sup>(</sup>٣) يقول حاجي خليفة في كشف الظنون (ج ٣ ص ٩٨ -- ٩٩ ، طبعة ليبزج ١٩٣٠): « وقد استمصى على ابن سينا فهم كتاب ارسطو في بعمد الطبيعة مع انه قرأه اربعين مرة ، حتى أيس من فهمه ، الى ان أتبح له الاطلاع على كتاب الفارابي في اغراض ارسطو في الكتساب ، فانفتح له ما استغلق ، ففرح بذلك وتصدق بشيء كثير على الفقراء .

عشرة من عمره حتى كان يلم بجميع أنواع المعرفة ، ولم يكن ينقصه الا التعمق بها . وبعد وفاة والده راح يتجول في أنحاء خراسان ، ولكنه لم يتعد أبداً حدود العالم الايراني. اقام اولاً في جرجان ( جنوبي شرقي بحر قزوين ) حيث تعر ف الى الامير ابي محمد الشيرازي ، وأتاح له ذلك ان يؤسس مدرسة عامة يلقي فيها دروسه ، ثم باشر بتأليف قانونه الكبير في الطب الذي بقي في الشرق حتى أيامنا هذه ، وفي الغرب طيلة عدة قرون ، المرجع الاول للدراسات الطبية .

وبعد ان اقام مدة في « الري » ( وهي مدينة أتينا على ذكرها مراراً هنا تقع على بعد عدة كيلومترات من جنوب طهران الحالية ) حيث عمل في خدمة الملكة الوصية « سيدة » وابنها الشاب « بحد الدولة » ، انتقل بعدها الى قزوين ومنها الى همذان ( في غرب ايران ) . واتخذه امير همذان شمس الدولة وزيراً له للمرة الاولى . ولكن فيلسوفنا لاقى صعوبات مع عسكر الامسير فاستقال من منصبه ثم عاد فقبل به مرة ثانية بعد ان اعتذر له شمس الدولة الذي كان ابن سينا قد عالجه وشفاه . وفي هسنده الأثناء طلب اليه تلميذه الجوزجاني ان يضع كتاباً شاملا في فلسفة ارسطو . فباشر ابن سينا في همذان برنامجاً مضنياً من العمل الشاق . فكان يقوم بأعباء مهاته السياسية نهاراً ، وينصرف ليلا الى البحث والتأليف . وكان الجوزجاني يراجع طبيعيات « الشفاء » بينا كان تلميذ آخر يراجع كتاب « القانون » ويطول السهر ليلا حتى اذا فرغ ابن سينا وصحبه استراحوا قليلا » وتحدثوا وشربوا شيئاً من الحرة واستعوا الى الموسقى (۱) . . .

<sup>(</sup>١) يقول ابر عبيد الجوزجاني انه كان يجتمع طلبة العلم بدار ابن سينا كل ليلة ، ويقرؤون الكتب ، حق اذا فوغوا من القراءة حضر المفنون وهيء مجلس الشراب واشتغلوا به . ويقول ابن سينا ، على لسان ابي عبيد : « وكنت ارجع بالليل الى داري ، وأضع السراج بين يدي وأشتغل بالقراءة والكتسابة ؛ فمها غلبني النوم ، او شعوت بضعف عدلت الى شرب قدح من الشراب ، ويثا تعود الى قوتي ، ثم ارجع الى القراءة » .

ولما توفي شمس الدولة راسل ابن سينا عبلاء الدولة امير اصفهان سراً ، يطلب العمل في خدمته ، فكلفته هذه الجرأة الدخول الى السجن فألف في فترة سجنه اولى رسائله الصوفية « رسالة حي بن يقظان » ثم تمكن من الفرار الى اصفهان حيث استقبله اميرها وأعلى شأنه . وعاد ابن سينا من جديد الى حياة العمل المضني الذي كان يقوم به في همذان . وفي عام ٢٦١ ه / ١٠٣٠ م (أي قبل وفاة ابن سينا بسبع سنوات) استولى مسعود الفزنوي على اصفهان . فنهبت دار ابن سينا . وهكذا 'فقدت الموسوعة الضخمة التي وضعها بعنوان فنهبت دار ابن سينا . وهي تقع في نحو من عشرين بجلداً تضم ثمانية وعشرين الف مسألة ) حيث قابل بها ابن سينا الصعوبات التي اعترضت سبيل الفلاسفة ، مع فلسفته الخاصة التي أشار الى انها هي « الحكمة المشرقية » .

لم يسلم من هذه الموسوعة الا نتف قليلة (إما ان تكون قد نجت من أيدي الناهبين ، وإما ان يكون ابن سينا قد أعاد كتابتها ) منها قسم من شرح كتاب الربوبية المنسوب لأرسطو ، وشرح كتاب ما وراء الطبيعة ، وتعليقات وحواشي في كتاب «النفس» لأرسطو، وقد يكون فيها ايضاً بعض «الكراريس» المعروفة بد « منطق المشرقيين » . وأتناء مرافقته لعلاء الدولة في حملته على هذان ، أصيب ابن سينا بحرض لم يقو على معالجته فتوفي وهو بكامل قواه وله من العمر ٥٧ عاماً في سنة ٤٢٨ / ١٠٣٧ على مقربة من همذان .

٢ — اذا تأملنا الحياة المليئة بالحوادث والزاخرة بالأعباء العامة التي عاشها ابن سينا لأكبرنا تعدد مؤلفاته وسعتها . يذكر و السيد يحيى محذفي ، ان له ٢٤٣ كتاباً (١) . وان مؤلفاته هذه التي تركت آثاراً بعيدة في الغرب الوسيط وفي الشرق حتى أيامنا هذه ، لتشمل ميدان الفلسفة والعلوم المعروفة في ذلك

<sup>(</sup>١) ويشير صاحباً « اعلام الفلسفة » الى ان أدنى إحصاء لمؤلفساته هو الذي وضعه الاب « أنواتي » ومهد له احمد ا-ين وابراهيم مدكور ، وقد بلغ ٢٧٦ مؤلفاً .

العصر جميعاً . ولقد كان ابن سينا بنوع خاص مثالاً للانسان الشامل الثقافة في العصر الوسيط . ألف رسالة في الصلاة ، وشرحاً لعدد من السور القرآنية . هذه المؤلفات التي اعتمدت في انطلاقها على كتب الفارابي ، انتهى بها الامر الى كسف هذه الاخيرة والتغطية عليها نظراً لسعتها وشمولها . ( وهو امر شبيه بحال مؤلفات و صدرا الشيرازي ، بالنسبة لمؤلفات معلمه مير داماد ، المعلم الثالث ، في القرنين السادس عشر والسابع عشر للميلاد ) .

ولا يغربن عن بالنا ان أعمال ابن سينا هذه ومؤلفاته كانت معاصرة لمؤلفات الاسماعيلية الباطنية التي ينتسب اليها عدد من كبار الرجالات الايرانيين ( و كأبي يعقوب النسجستاني، في حدود ٣٦٠ ه / ٢٧٧ م ، و «حميد الكرماني» هؤلاء الذين نأمل ان يأخذوا رويداً رويداً المكانة التي تعود لهم في تواريخنا الفلسفية ، كا ان والد ابن سينا وأخاه كانا ينتميان الى الاسماعيلية (١٠ ؛ ولقد أشار هو نفسه الى المحاولات التي بذلها هؤلاء في سبيل إقناعه « بالدعوة » الاسماعيلية . وهناك من دون شك ، تماثل ( كاهي الحال عند الفارابي ) بين نظام الكون عند ابن سينا وعند الاسماعيلية ، الا ان فيلسوفنا كان يأبى نظام الكون عند ابن سينا وعند الاسماعيلية ، الا ان فيلسوفنا كان يأبى دائماً ان يرتبط مع الاسماعيليين . وبالمقابل فانه اذا كان يسمى للتملص من الشيعة الاسماعيلية ، على ان الحفاوة التي لاقاها عند أمراء الشيعة في همذان واصفهان تسمح لنا على الأقل ان نشير الى انه كان ينتمي الى الشيعة الاثني عشرية (٢) .

<sup>(</sup>١) يقول الشهرزوري في « نزهـــة الارواح » ص ٢٢٤ ، ان أباه كان. من الاسماعيلية وكذلك أخاه .

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب « توفيق التطبيق » للدكتور محمد مصطفى حلمي ، في اثبات ان ابن سينا من الشيعة الامامية الاثني عشرية ، ( القاهرة – ١٩٥٤ ) .

هذه الامور كلها وحدوثها جملة في وقت واحد توسّع الأفق الذي ترتسم فيه شخصية ابن سينا الروحية . والى ذلك فان مجمل مؤلفاته تجعلنا نشتم رائحة التعقيد في نفسه وفي مذهبه الذي لم يطلع المدرسيون اللاتين الاعلى قسم منه . وهذا المذهب هو ، على وجه التأكيد ، مستقى من كتابه الضخم والشغاء ، (۱) ، الذي يتضمن علم المنطق ، والطبيعة ، وما بعد الطبيعة . ولكن هدف الفيلسوف لاقى غايته في ما يسميه ابن سينا بالفلسفة المشرقية ، كا أشرنا اعلاه .

٣ - لما كان علينا ان نقتصر على نظرة اجمالية موجزة عن ابن سينا فسوف نتخذ من نظرية المعرفة عنده منطلقاً لنظرتنا هذه . ذلك ان هذه النظرية ، بتفرعها من مذهبه العام في العقول الذاتية ، تظهر وكانها وعلم النظرية ، بتفرعها من مذهبه العام في العقول الذاتية ، تظهر وكانها وعلم للملائكة ، Angélologie ، وأن هذا العلم الاخير هو في أساس نظام الكون عند ابن سينا كما انه يحدد آراءه في علم الإناسة . لقد أشرنا سابقاً ( الفصل الخامس ، ٢ ) الى ان البحث في الماورائيات ، المتعلقة بالجوهر كان قد بدأ بمؤلفات الفارابي ، كما ابتدأ معها التمييز بين الكائن الواجب الوجود بذاته والواجب الوجود بغيره ؛ والكون عند ابن سينا ، لا يحتمل، بدوره، ما نسميه بحدوث الممكن . فطالما ان الممكن ما زال بمكنا بالقوة فذلك يعني ان لا قدرة له على الوجود ، فان تمكن بعض الممكنات من ان يوجد فذلك لأن وجوده اصبح واجباً بموجب العلة التي أوجدته . ومن ثم فلا يمكنه ان لا يوجد . وكذلك فان العلة التي أوجدته . ومن ثم فلا يمكنه ان لا يوجد . وكذلك فان العلة التي أوجدته هي بدورها واجبة الوجود بموجب العلة التي أوجدته . ومن ثم فلا يمكنه ان لا يوجد القا القا التي أوجدته العلة التي أوجدته الوجود بموجب العلة التي أوجدته الوجود العبة الوجود العدة التي أوجدته العلة التي أوجدتها وهكذا دواليك .

<sup>(</sup>١) ه كتاب الشفاء هو أثم مؤلفات ابن سينا في الحكة ، وفيه اربعة اقسام : المنطق ، والطبيعيات ، والرياضيات ، والالهيات . والكتساب موسوعة ضخمة في ثمانية عشر مجلداً وصل البنا منها نسخ عديدة لا تزال مبعثرة في مكتبات اوروبا والشرق » .

<sup>(</sup> تاريخ الفلسفة العربية « جر وفاخوري » ص ١٦١ )

وينشأ عن ذلك ان الفكرة الاسلامية الحنيفة عن الخلق وجب ان ينالها هي الاخرى تعديل جذري. فلا يمكن ان يكون الخلق فعلا اختياريا محضا حصل في عالم البقاء ، بل لا يمكنه ان يكون الا وجوبا في الذات الالهية . فالخلق يقوم على فعل التأمل الالهي للذات ، وهذه المعرفة التي يعيها الكائن الالهي لنفسه منذ الأزل ، إن هي الا الفيض الاول والعقل الاول . هذا المعلول الاول والوحيد للقدرة الخلاقة ، الماثل الفكر الالهي ، يؤمن الانتقال من الواحد الى الكثرة مع المحافظة على المبدأ القائل : « عن الواحد لا يصدر الا الواحد » .

وانطلاقًا من هذا العقل الاول ، تنشأ الكثرة في الوجود ، تمامًا كما هي الحال عند الفارابي ، بسلسلة من التأملات تجعل من علم نظام الكون (Cosmologie) نوعاً من وظاهراتية الوجدان الملائكي ( Phénoménologie de la conscience angélique ). فالعقل الاول يتأمل مبدأه، ويتأمل ذاته بأنه واجب الوجود بغيره ؛ ويتأمل ذاته بأنه ممكن محض بذاته ، تلك الذات التي تظهر، وهما ، كأنها خارجة عن نطاق المبدأ الاول . فيفيض بذلك عن تأمله الاول العقل الثاني ، ويفيض عن تأمله الثاني النفس المحركة للفلك الأقصى ( فلك الأفلاك ) ويفيض عن تأمله الثالث جرم ذلك الفلك، وهو الذي يصدر عن البعد الاسفل للمقل الاول ( وهو بعد الظل ، او اللاوجود ). وهذا التأمل الثلاثي، المبدع للوجود ، يتعاقب من عقل الى عقل ، حتى يكتمل ذلك التراتب المزدوج : نعني تراتب العقول « القروبيين ، العشرة ، وتراتب الانفس السماوية، التي ليس لها صفات وملكات حسية ، ولكنها تملك قوة المخيلة الصرف ، اي الحالية من كل علاقة بالحس ، والتي بفعل شوقهـا الى العقل الذي فاضت عنه تضفى على كل من الافلاك حركاتها الخاصة . فالدوران الفلكي الذي ترتبط بـــه الحركات جميعًا ، هو اذن نتيجة ذلك الشوق الذي لا يرتوي . ان نظرية الانفسالسماوية هذه وما ينتج عنها من القول بقوة متخيلة مفارقة للحواس الجسدية ، هي التي هاجمها و ابن رشد ، بشدة . لكنها ، مقسابل ذلك ، أعطت نتائجها المثمرة

عند الايرانيين ( السينويين ) ؟ فقد أشرنا سابقاً ( الفصل الثاني ) ه ) كيف ان المعرفة الغنوصية النبوية تفترض فكرة القوة المتخيلة الروحية المحض ، كما اننا بيّنا ، في حينه ، الدوافع لذلك .

إلى الله المعالى العقل العاشر الطاقة لكي يولتد المدوره عقلا واحداً ونفساً واحدة . وانطلاقاً منه يتفجّر الفيض اذا صح التعبير افي كثرة الانفس البشرية افي حين تصدر المادة عن البعد الظلي الله الذي يتكدر فلك ما دون القمر . هذا العقل العاشر هو العقل الفعال الوفكار وصور المعرفة على عنه نفوسنا وهو الذي يعكس المؤسراق منه الافكار وصور المعرفة على الانفسالي تيسل له دور ولا قدرة على تجريد المعقول من الحسوس وكل معرفة البشري ليس له دور ولا قدرة على تجريد المعقول من الحسوس وكل معرفة او تذكر اإن هي الا فيض وإشراق من لدن الملاك . هكذا يملك العقبل البشري الموقة المبيعة ملائكية وان طبيعته المزدوجة هذه الما فيها من عقل عملي وعقل نظري العلق على وجبيها هذين اسم والملاكين الأرضيين المناه هنا يكن سر مصير الانفس . فن حالات العقل النظري الاربعة واحدة فقط تتبادل الإلفة مع الملاك الذي هو العقل الفعال ويطلق عليها ابن سينا اسم والعقل القدسي الوقد الحالة الحالة الخاصة لخاطر والعقل القدسي العقل القدسي الموقد الحالة الحالة الحالة الخاصة الحالة المناهة .

كل ذلك يسمح لنا ان نستشف ان ابن سينا ، في بحثه لمسألة العقل الفعال و وهي مسألة كثرت أقاويل شراح ارسطو حولها - وباتباعه للفارابي (ويجب ان لا يغيب عن ذهننا ايضاً العقل العاشر في نظام الكون عند الاسماعيلية ) قد قال و على غكس تمستيوس والقديس توما الأكويني ) بعقل مفارق وخارج عن العقل البشري ، دون ان يصهره مع ذلك في بوتقة واحدة مع مفهوم الله (كا فعل الاسكندر الافروديسي ، او على طريقة الاوغسطينيين ) . لقد جعل الفارابي وان سينا منهذا العقل كائناً من عالم الابداع Un être du Plérôme

فهو همزة الوصل المباشرة بين هذا العالم والكائن البشري . وهنا تكن الجدة والأصالة في المعرفة الغنوصية عند هذين الفيلسوفين . الا انها لم يرضيا ، من جهة اخرى ، بالفكرة المشائية القائلة بأن النفس هي صورة Entéléchie بللجسد . فهذا البحث عن المعرفة ما هو الا واحد من وظائفها المتعددة ، بل انه ليس أهمها . ان علم الإناسة Anthropologie عند الفارابي وابن سينا هو علم افلاطوني محدث .

و - على هذه الاسس يتضح لنا كيف تتصل الفلسفة المشرقية بمجمل البنيان الفلسفي الذي شيده ابن سينا في البدء . ومن المؤسف ان لا يبقى من هذه الفلسفة المشرقية الا تلك النصوص والتلميحات التي أتينا على ذكرها أعلاه . ( لن نتمرض هنا الى تفاصيل بعض الآراء المتضاربة ؟ لقد أظهر و س. بينيس ، بصورة جازمة في أبحاثه ، التي أشرنا اليها في جدول المراجع من هذا الكتاب ، ان كلمة و المشرقيين » كا يستعملها ابن سينا لها دائماً نفس المعنى ونفس المدلول) ولكن الفكرة الأكيدة التي يمكننا ان نكو نها عن هذه الكلمة ، نجدها ، من جهة ، في الحواشي المكتوبة على هامش كتاب و الربوبية ، المنسوب لأرسطو ، فمن اصل ستة مواضع يستشهد فيها ابن سينا بفلسفته المشرقية هناك خمسة تتعلق بالوجود بعد الموت . انه اذن مذهب الحياة الاخرى الذي تتصف به الفلسفة المشرقية بالدرجة الاولى من حيث حقيقتها المعدة .

ومن جهة اخرى هناك رسائله الصوفية الثلاث حيث يكشف ابن سينا عن سر تجربته الشخصية ضارباً بذلك المثل النادر للفيلسوف الذي يعي نفسه تمام الوعي والذي يتوصل (كا فعل السهروردي بعده) الى ايجاد رموز خاصة به . فموضوع الرسائل الثلاث يدور حول رحلة الى « شرق » خفي لا وجود له على خرائطنا ، ولكن فكرة هذا الشرق قد ظهرت منذ الغنوص . ان رسالة « حي بن يقظان » تعرض الدعوة الى السفر برفقة ملاك الاشراق .

و « رسالة الطير » تنفذ هذا السفر وتبتدى الموراً سوف يبلغ ذروت في حدود الملحمة الصوفية الرائعة التي كتبها « فريد العطار » بالفارسية ( في حدود القرنين الثاني عشر والثالث عشر م) اما وسلامان وابسال الله فهما بطلا الرسالة التي نو" عنها ابن سينا في القسم الأخير من كتاب و الاشارات » . ليست هذه الرسائل مجرد خرافات وأساطير بل انها قصص رمزية ومن المهم جداً ان لا مخلط بين هذين النوعين . كا انها ليست امثالا وحكماً لحقائق نظرية يمكننا ان نعبر عنها بشكل او بآخر بل انها صور تجسد الدراما الشخصية الحميمة ، والتجارب المختلفة لحياة برمتها . فالرمز اشارة وصمت . هو ينطق ولا ينطق وليس بوسعنا ان نعطيه تفسيراً واحداً ينطبق على جميع الحالات . فهو على تفتح دائم ، وتطور دائم كلما مر" في خاطر او وجدان ودعا هذا الوجدان الى التفتح أي لكي يجعل منه رمزاً لتبدله الخاص .

٣ - ان صورة الملاك ودوره، ذلك الملاك الذي هو العقل الفعال ، تسمع لنا ان ندرك مصير مدرسة ابن سينا . فبسببه اخفقت المدرسة التي يسمونها بالابن سينية اللاتينية . فهي قد ألقت الحشية في قلوب اصحاب التوحيد الحنيف ، الذين شعروا بشكل واضح ان الفيلسوف ، بعيداً عن ان يقيد ويأتمر بتصرفات هذا الملاك نحو غاية أدنى قيمة من الناحيسة الميتافيزيقية ، فانه سوف ينجذب به نحو غايات ماورائية غيبية ، تكون في كل الاحوال مستقلة عن العقيدة والشرع ، ذلك ان العلاقة المباشرة مع كائن روحي من عالم الابداع Un être spirituel du Plérôme لا تؤهل الفيلسوف بنوع خاص لكي يخضع لمقتضيات السلطة الدنيوية . فدرسة ابن سينا لم تعط ثمارها الا مقابل تغير جذري يحور معناها وطبيعتها ( في تلك الاوغسطينية التي تسمى مقابل تغير جذري يحور معناها وطبيعتها ( في تلك الاوغسطينية التي تسمى علينا ان نتبع تأثير مدرسة ابن سينا في ذلك الاتجاه الذي سار بسلا يبقى علينا ان نتبع تأثير مدرسة ابن سينا في ذلك الاتجاه الذي سار بسه وأوائل المتصوفين الرينين «اولريخ الستراسبورغي Wystiques rhénans وأوائل المتصوفين الرينين «اولريخ الستراسبورغي Mystiques rhénans وأوائل المتصوفين الرينين

ولكن ، بنها يغطتي فيض مدرسة ابن رشد على تأثسير مدرسة ابن سينا في الفكر المسيحي ، نرى ان آثارها كانت في الشرق على عكس ذلك . فلا عرفت فيه مدرسة ابن رشد ولا 'فهمت انتقادات الغزالي على حقيقتها ، التي غالبًا ما فسترها مؤرخو الفلسفة عندنا ، بأنها ضربة قاضية الفلسفة . كان لابن سنا تلامىذ لامعون على اتصال مباشر به . نذكر منهم تلميذه المخلص « الجوزجاني » الذي نقل الى الفارسية « رسالة حي بن يقظان » وشرحها ؛ و د حسین بن زیلم الاصفهانی ، ( توفی عام ٤٤٠ / ١٠٤٨ ) الذي شرح هذه الرسالة بالعربية ؛ وهنـــاك تلميذ زرادشتي يتصفه باسمه الابراني الممنز هو « بهمنیار بن مرزبان » (له کتب قیمة لا تزال مخطوطة) . ولکننا نستطسم الجزم دون مغالطة ان خلَّف ابن سيناكان و السهروردي ، ، لا بمعنى انه ادخل في كتبه الخاصة بعض العناصر والملامح من « ماورائيات » ابن سنا ، ولكن لأنب اخذ على عاتقه متابعة الغاية التي قصدها ابن سينا من و الحكمة المشرقية ، وهي في اعتقاد « السهروردي ، غاية لم 'يقدّر لابن سينا ، بالرغم من كل جهوده ، أن يسير بها إلى نهايتها الأمينة ، لأنه يجهل « المصادر المشرقية ، الحقــة . ولقد حقق ( السهروردي ، هـــذه الغاية ببعثه وإحيائـــه لفلسفة الأنوار ، او حكمتها ، في بلاد فارس القديمة .

هذه و السينوية ، السهروردية هي التي عرفت تلك النهضة المباركة في مدرسة اصفهان ابتداء من القرن السادس عشر وبقيت آثارها ناطقة في ايران الشيعي حتى أيامنا هذه . ولقد أشرنا في مطلع هذا الفصل الى بعض الأسماء الشهيرة التي بقيت لسوء الطالع بجهولة وغائبة حتى اليوم عن تواريخ الفلسفة عندنا . ولنضف ان و السيد احمد العلوي ، تلميذ و مير داماد ، وصهره ( المتوفي عام ١٠٤٠ / ١٦٣١ ) كتبشرا لكتاب و الشفاء ، متوسعاً بذلك حتى بلغ كتابه حجماً يضاهي حجم كتاب الشفاء نفسه ، سماه و مفتاح الشفاء » ويرجع فيه بوضوح الى و الحكمة المشرقية ، التي ذكرها ابن سينا في فاتحة كتابه .

وبينا كان الفكر الفلسفي ، في جميع أرجاء العالم الاسلامي ، يفط في سبات عميق ، قام هؤلاء المعلمون في المدرسة « السينوية » الايرانية يقودون الاسلام الشيعي الى أعلى مراتب وجدانه الفلسفي . وعلى النقيض من المدرسة السينوية اللاتينية فان توحيد ملاك الوحي ، الذي هو الروح القدس ، مسع العقل الفعال ، الذي هو ملاك المعرفة يبعث على احياء « فلسفة فكرية » العقل الفعال ، الذي هو ملاك المعرفة عام الاختلاف عما درج الغربيون على تسميته بهذا الاسم ، ولفهم معنى هذا التناقض علينا ان نعود الى ذلك الاختيار الذي أشرنا له فيا سبق من هذا الكتاب، فقد استرعت الصفحات الاخيرة من كتاب الشفاء اهتام مفكرينا هؤلاء حيث يعبر ابن سينا بصور رمزية مكثفة مفتعلة ، الشفاء اهتام مفكرينا هؤلاء حيث يعبر ابن سينا بصور رمزية مكثفة مفتعلة عن رأيه بالذي والامام ، ذلك انهم وجدوا فيها ان المعرفة الغنوصية عند ابن سينا ، ومذهبه في العقل الفعال ، تحمل في ثناياها المقدمات الاولى لفلسفتهم سينا ، ومذهبه في العقل الفعال ، تحمل في ثناياها المقدمات الاولى لفلسفتهم سينا ، ومذهبه في العقل الفعال ، تحمل في ثناياها المقدمات الاولى لفلسفتهم عن النبوة .

#### ابن مسكويه ، ابن فاتك ، ابن هندو

١ -- ولد احمد بن محمد بن يعقوب بن مسكويه في و الرّي ، ومات في اصفهان عام ٢٠١ / ٢٠٣٠ وهو معاصر للبيروني وابن سينا . ويبدو ( نقلا عن مير داماد ونور الله الششتري ) ان دخول عائلت في الاسلام لا يعود الى أبعد من جده مسكويه ( والمقطع الاخير من هذا الاسم شأنه شأن و بابويه ، و و سيبويه ، يمثل الشكل الفارسي للأسماء الايرانية التي تنتهي بـ و ٥٥ ، ويلفظها العرب مسكوية ) . يمثل ابن مسكويه ذلك النوع من الفلاسفة المزدكي الأصل ، الذين يتذوقون بشكل خاص دراسة العادات والحضارات، والأمثسال والحكم ( وهو نوع أدبي يظهر على وجهه الصحيح في الفهاوية ) . قضى احمد بن مسكويه قسماً من شبابه وكيلا لخزانة الكتب عند الوزير و ابن العميد ، الذي مر" ذكره هنا ( الفصل الخامس ، ٣ ) ، ثم كان وزيراً للسال

في عهد الامير الديلمي علاء الدولة ( وقدم له احدى رسائله الفارسية ). وكل الدلائل تشير الى انه كان شيعياً : إلفته وانسجامه مع أمراء الديلم ، والمديح الذي يخصه به نصير الطوسي ، وأخيراً بعض المقاطع من كتبه .

ترك ابن مسكويه نحواً من عشرين مؤلفاً (۱) لن نذكر هنا الا أهمها: رسالة له في الفلسفة الاخلاقية دتهذيب الاخلاق، أعيد طبعها مراراً في القاهرة وطهران؛ و'يثني نصير الطوسي على هذه الرسالة في مقدمة كتابه الذي وضعه بالفارسية وعرض فيه للفلسفة الاخلاقية وسمّاه و أخسلاق نصيري » . وثمة كتاب آخر يحمل عنواناً فارسياً مميزاً هو كتاب وجاويذان خرد » (۱) (اي الحكمة الخالدة) . ولهذا الكتاب علاقة باحدى الأساطير التقليدية: فهو باسمه هذا الذي يحمله ، قد يكون مؤلفه الملك و هوشنغ » احد الملوك الاسطوريين في التاريخ الفارسي ، او احد الحكماء في عصر و هوشنغ » . عثر على هذا الكتاب نفسه في عهد الخليفة العباسي المأمون ، ومن المحتمل ان يكون الحسن ابن سهل النوبخي قد قام بنقل قسم منه الى العربية . ثم جاء ابن مسكويه بدوره فحور رائنص العربي ووستمه وأعاد نقله الى الفارسية . ومها يكن من امر فان ابن مسكويه يقدم نصّه العربي نفسه وهو بعنوان و الحكمة الخالدة»

<sup>(</sup>١) يذكر القفطي له كتباً في الطب ، وله في التاريخ كتاب « تجارب الأمم وتعاقب الهمم » الذي بلغ فيه الى عام ٣٧٢ ه .

ريقول الاستاذ « ابر ريدة » في تعليقه على ترجمة « تاريخ الفلسفة فيالاسلام » لـ « دي بور »: « والى جانب كتاب حيد له في التاريخ وكتب في الطب وغيره له كتب كثيرة ، منها كتـــاب « السعادة » ، ومنها كتاب « الفوز الاكبر » الذي لخصه في كتاب أسماه « الفوز الاصغر » .

 <sup>(</sup>٣) « كتـاب « جاريذان خرد » ومعنـاه العقل الأزلي ، او العقل الخالد ، وهو يوجد على
 هامش كتاب نزهة الارواح وروضة الافراح للشهرزوري » .

<sup>(</sup> انظر تاريخ الفلسفة في الاسلام ، ترجمة ابو ريدة ، صفحة ٢٣٩ )

( نشره عبد الرحمن بدوي في القاهرة ) على انه مقـــدمة لكتاب كبير في حضارات الأمم تشمل حضارة العرب والفرس والهنود .

٧ -- كتاب ﴿ الحكمة الخالدة ﴾ هذا بروى أخباراً كثيرة، عن الفلاسفة ٠ هو على صلة بنوع من الأدب بالذات انتشر في ذلك العصر ، ونستطسم ان نذكـ به هنا . وهناك تلمند لاين الهيثم ، هو د اين فاتك ، ( القرن الخامس ه / الحادي عشر م ) وهو عربي من أصل شامي عاش في مصر وترك مجموعة مهمة هي « مختارات الحكم » منسوبة الى حكماء من الزمن الفسابر ، يروي فيها سبر حماتهم التي يتخللها بعض الأساطير. ويقول عبد الرحمن بدوي الذي نشر هذا الكتاب حديثًا ان صاحبه قد يكون استقى معاوماته من كتاب « حياة الفلاسفة ، لـ « ديوجين لارس ، Diogène Laërce ، ( وُنقل كتاب ان فاتك الى الاسبانية واللاتينية كا نقله الى الفرنسية ( غليوم دي تينيونفيل ) Guillaume de Thignonville الذي توفي عام ١٤١٤ ونقله عن الترجمة اللاتينية وهناك ترجمة مماثلة باللهجة د البروفنسالية ، وترجمتان بالانكليزية ) . وعلى اي حال فقد رجع السهروردي الى هذا الكتاب في كثير من مواضع كتابه الكبير عن الأديان والمذاهب ، في القسم المخصص للفلاسفة القدماء ؟ ثم رجع اليه الشهرزوري ( توفي حوالي عام ٦٨٠ / ١٢٨١ ) تلميذ السهروردي وشارحه ، وأعاد كتابة مقاطع طويلة منه يكننا هكذا ان نتتبّع أعمال الدوكسوغرافيين الاغريق Les doxographes grecs في الاسلام حتى , قطب الدين الاشكوري، تلميذ « مير داماد » ( في كتابه « محبوب القاوب » ) .

٣ - وتجدر الاشارة هنا الى وعلى بن هندو » (وهو من والري » ايضاً » توفي عام ٢٠٠ / ١٠٢٩ ) وهو معاصر ومواطن آخر لابن مسكويه .
 ترك و ابن هندو » بدوره مجموعة من الحكم والأمثال الروحية نسبها الى حكهاء اليونان . ولا يسعنا الا ان نذكر مقدماً في هذا الججال ، كتاب وتاريخ الفلاسفة » الكبير لجمال الدين بن القفطي ( المتوفي عام ٦٤٦ / ١٢٤٨ ) .

#### ٣ ـ ابو البركات البغدادي

١ -- هو هبة الله على بن ملقى و ابو البركات البغدادي » م شخصية فذة ، درس آثاره بشكل خاص المستشرق و س. بينيس » . عتر و البغدادي » حتى سن الثانين او التسعين ومات بعد عام ٥٦٠ / ١١٦٤ بمدة قليلة . كان يهوديا ثم أسلم متأخراً لأسباب يكتنفها الغموض ، ذلك ان المؤرخين الاسلام يقد مون اربعة اسباب مختلفة لدخوله في الاسلام ( ورد ذكر البغدادي في نص عبراني تحت اسم نثنايل Nathanaël وهي المرادف من حيث الأصل اللغوي عبراني تحت اسم نثنايل العبية ) ويدل لقبه و أوحد الزمان » على مكانته وشهرته اما ما يتصف به بنوع خاص فهو كونه ذلك الفيلسوف الشخصي ( له بعض الملامح المشتركة مع ابن باجه ، راجع الفصل الثامن ، ٣ ) الذي يتناقض في رأيه العمل السياسي والاجتماعي مع العمل الفلسفي بحد ذاته . ان الخلافات الرسمية بين الدين والفلسفة مثلا ، كما طرحت رسميا ، لا توافق مزاج البغدادي ولا تثير فضوله . ذلك انه كيف يتسنتى للفيلسوف اذا عمل في هذه الامور ان يكون و ثوريا ، ومجدداً ؟

فالامر لا يتعلق اذن بموقف سانح، او بتعبئة مركز ناشىء مثلاً عن ضيق العيش في تلك الازمنة ، ولكنه يتعلق بوضعية اساسية تتضح لنا من الفكرة الني يكونها ابو البركات لنفسه عن تاريخ الفلسفة . فهو يقول ان الفلاسفة الأقدمين لم يقدموا الا تعاليم شفية خوفاً من ان تصل مبادؤهم الى اشخاص لا يقدرونها ولا يدركونها . وهم لم يدونوا افكارهم الا فيا بعد ، بلغة الاشارات والرمز ( وهسنده فكرة وردت ايضاً عند السهروردي ) . فتاريخ الفلسفة ينحصر اذن في فيض من الإفساد وسوء التأويل للتراث القديم وهذا التقهقر لم يزل يستفحل حتى ايام ابي البركات . وعندما يؤكد ( بشيء من الغلو ) انسه لا يدين الا بالقليل لدراساته عن الفلاسفة ، وانه لا يدين بالشيء الاساسي إلا

لتأملاته الخاصة فان هدفه من وراء ذلك لم يكن التقليل من قيمة التراث الفلسفي ، ولكنه على المكس كان يبغي من وراء ذلك اصلاح صفاء هذا التراث وإحياءه . ولهذا فهو يقول انه اذا كان قد قرأ كتب الفلاسفة فهو ايضاً قد قرأ في وكتاب الوجود، وانه انتهى الى تفضيل المذاهب التي أوحاها اليه هذا الكتاب على تلك التي أوحتها اليه هذا الكتاب على تلك التي أوحتها اليه هذا الكتاب على تلك التي أوحتها اليه هذا هذا الكتاب على تلك التي أوحتها اليه مذاهب الفلاسفة وتراثهم .

ان فيلسوفنا اذن ليعلم حق العها ان عليه ان يأتي بمذاهب مستقلة عن التراث الفلسفي، لأنها من وحي أبحاثه الخاصة ومن ثمارها. لذلك نرى المستشرق وس. بينيس » يقترح عنوانا لمؤلف البغدادي الكبير «كتاب الاعتبار » هذه الترجمة الموفقة : «كتاب ما أنشىء بالتفكير الشخصي » الترجمة الموفقة : «كتاب ما أنشىء بالتفكير الشخصية الموفقة وليد الملاحظات الشخصية التي جمعها البغدادي طيلة حياته المديدة ؛ ولطالما رفض فيلسوفنا ان يصنقف انطباعاته هذه في كتاب ، خوفا عليها من الوقوع بين أيدي من هم ليسوا بأهلها . واخيراً نتج عنها مجموعة قيمة من المعارف العلمية ، في ثلاثة بجلدات تشمل المنطق والماورائيات والطبيعيات (طبعة حيدر آباد ١٣٥٧ كيلدات تشمل المنطق والماورائيات والطبيعيات (طبعة حيدر آباد ١٣٥٧ والدي عصم المؤلف ان يتقبل افكاراً الجديدة التي يحتويها هذا الكتاب والدي وقد يحصل للمؤلف ان يتقبل افكاراً اخرى ، كبعض الصفحات من كتاب وقد يحصل للمؤلف ان يتقبل افكاراً اخرى ، كبعض الصفحات من كتاب وقد كتاب الوجود » .

٧ - وبما اننا ركتزنا اعلاه على نظرية العقل الفعال بالذات عند ابن سينا، فسوف نركتز هنا على الموقف الذي تبنتاه ابر البركات بالنسبة لهذه النظرية ، ذلك انها تمكس و شخصانيته ، دون أي تشويه او تحريف، وتحرر الفلاسفة نهائياً من الصعوبات التي تنتج سواء عند وضعنا لعقل واحد للجنس البشري ، او عندما نستبدل العلاقة المباشرة لكل فرد انساني مع هذا العقل المتسامي ،

بسلطة جماعة قدسية كانت ام دنيوية . ان معطيات المشكلة تعود في رأي البغدادي ، الى سؤال حول الانفس البشرية . فهل تؤلف هذه الانفس جميعها نوعاً واحداً بالذات ، ام ان كل نفس تختلف جوهرياً عن الاخرى من حيث النوع ، ام ان الانفس تتجمع في عائلات روحية تؤلف عدداً من الانواع المختلفة بالنسبة الى جنس واحد مشترك . على عكس الفلاسفة الذين أخذوا بالرأي بالاول ، ولانعدام الاسباب الموجبة التي تقكن من اختيار الثاني ، فان الرأي الثالث هو الذي حاز على رضى ابي البركات . ولكن كيف السبيل الى التسليم بأن عقلاً فمالاً واحداً هو علة الايجاد La cause existentiatrice الوحيدة لكثرة الانفس ؟ ذلك ان وجود عدة انواع من الأنفس البشرية ، وتفتح هذه الكثرة نفترض تآزر المراتب الساوية جميعاً .

وثمة أمر آخر. علينا ان غير بين علة موجدة وعلة متقنة الحسد . تختلف احداهما عن الاخرى كا يختلف و المعلم ، عن الاب وفقاً للجسد . وبسبب الاختلاف النوعي للأنفس فان التعليم Pédagogie spirituelle الذي تكتسبه لا يمكن ان 'يحك" في صورة واحدة بعينها ولا في عقل فعال واحد . ولذلك قال الحكماء الأقدمون بأن لكل نفس فردية او لكل مجموعة من الانفس التي تشترك من حيث الطبيعة والميول ، كائن من العالم الروحي ، يأخذ على عاتقه تجاه هذه الانفس ، او هذه المجموعة من الانفس ، كل رعاية وعطف ، طالما هي موجودة في الوجود . فهو الذي يكشف لها عن أسرار المعرفة ويرشدها ويشد"د من عزيمتها. هذا الصديق والمرشد 'يسمّى و الطبيعة التامة ، وبلغة دبنية 'يسمّى و الملاك » .

٣ -- ان توسط هذه الوجهة الهرمسية هنا لذو فائدة عميمة . لقد أشرنا أعلاه ( الفصل الرابع ، ١ ) الى الدور الذي تلعبه « الطبيعة التامة » كملاك شخصي او « أنا » نورانية متفوقة ، ولا سيا في النصوص الصابئية ، وعند السهروردي والاشراقيين الذين تأملوا كل بدوره تلك التجربة الانجذابية الستي

'قيض لهرمس في أثنائها ان يشاهد طبيعته التامة. ونلاحظ هنا ان ابا البركات يعطي بهذه التجربة حلا للمشاكل التي طرحها مذهب ابن سينا في المقل الفعال، ولا شك في ان هذا الحل 'يعد حدثا تاريخيا في تاريخ الفلسفة ؛ اذ انه هكذا كفيلسوف شخصاني يظهر بوضوح عامل الفردانية d'individuation المتضمن في مذهب ابن سينا . يكننا ان نتصور الجرأة المجددة التي يتضمنها هذا القول اذا ما علمنا انه في الغرب الوسيط ، قامت المعارضة ضد مدرسة ابن سينا اللاتينية ، خوفا مما تؤدي اليه من نتائج « فردية » في علمها عن الملائكة Angélologie . وعند ابي البركات عقل فعال لكل فرد ( تماماً كما هي الحال عند توما الاكويني ) ولكن هذا العقل « مفارق » أي متسام ومتعال الخود 'بعداً المحتود على المبادىء والسلطات الجاعية في الفرد 'بعداً Dimension متعالياً يسمو على كل المبادىء والسلطات الجاعية في مقاييس هذا العالم . لذلك امكن القول ان ابا البركات كان ثورياً وبحداً .

بقي ان نعلم اخيراً ان البغدادي كتب بمــد وفاة الغزالي بوقت طويل . وفي هذا ما يكفي للدلالة على انه يكون من المبالغــة الشديدة ان نعتقد بأن انتقادات الغزالي قد قضت على مستقبل الفلسفة في الاسلام .

#### ٧\_ ابو حامد الغزالي ونقد الفلسفة

1 - يمكننا التصديق طوعاً ، مع التحفظ تجاه بعض المبالغات ، ان هذا الخراساني كان من ألمع الشخصيات ومن أنبغ المفكرين الذين ظهروا في الاسلام، يشهد بذلك اسمه الفخري ، حجة الاسلام ، الذي أطلق ايضاً على غيره من المفكرين . هو ابو حامد محمد الغزالي ، ولد عام ١٥٥ / ١٠٥٩ في الغزالة وهي بلدة في جوار طوس ( موطن الشاعر « الفردوسي » ) في خراسان . كان الغزالي وأخوه احمد ، الذي سوف نتكلم عنه فيا بعسد ، في عداد المتصوفين

(الفصل السادس؛ )) لم يزالا طفلين عندما توفي والدهما . ولكنه قبل موته عهد بهما الى حكيم صوفي من أصدقائه فتلقيا على يديه تربيتهما الاولى . انتقل الغزالي بعسد ذلك الى نيشابور ، وهي في خراسان ، مركز من أهم المراكز الفكرية في العالم الاسلامي آنذاك . وهناك تعرّف الى إمام المدرسة الاشعرية في ذلك الوقت ، إمام الحرمين ، وغدا تلميذه (انظر الفصل الثالث ، ٣).

بعد موت إمام الحرمين (عام ١٩٨١) اتصل الغزالي بالوزير السلجوقي نظام الملك ، مؤسس جامعة بغداد (المدرسة النظامية) الذي عينه مدرسا في هذه الجامعة عام ١٨٤ / ١٠٩١. لقد مر الغزالي في هذه الفترة عرصة حاسمة من حياته ، وجد فيها الظرف الملائم لتفتح براعم شخصيته وبروزها ، وللتعمق في المعارف الفلسفية . فأنتج في هذه الفترة كتابين : كتاب و مقاصد الفلاسفة ، اولا وهو كتاب كان له شأن عجيب في الغرب ، فترجم الى اللاتينية (عام ١١٤٥ ، في طليطلة ؛ ترجمه دومينيكوس غانديسالينوس) بعنوان و منطق الغزالي العربي وفلسفته ، ولكن دون ان تترجم الافتتاحية والحاقة حيث يعرض الغزالي مقصده وهدفه من الكتاب (وهو ان يعرض لمذاهب الفلاسفة كيا ينقضهم فيا بعد) فيكون هذا الكتاب قد عرق الغزالي الى الفلاسفة اللاتين ، على انه فيلسوف من صحب الفارايي وابن سينا ، وضمة بذلك الى جملة المجادلات الكلامية التي تسعى للنيل من الغلاسفة والغرب » .

الكتاب الثاني الذي صدر في هـنه الفترة ايضاً يتضمن حملة الغزالي على الفلاسفة ، تلك الحملة العنيفة الشهيرة التي سندكر بشأنها بعض الكلمات ؟ ولكننا الآن وقد ابتدأنا نعلم على شكل واضح اتصال الفكر الفلسفي والروحي في الاسلام فانه ليبدو من المبتذل القول بأن هـنا النقد ، كما قيل في القرت الماضي ، قد وجه الفلسفة ضربة لم تقم لها بعدها في الشرق قائمة . وقد يثير كلامنا دهشة كبيرة لدى بعض الشيوخ الايرانيين ، مثلا ، اذا ما شرحنا لهم

في أيامنا هذه الأهمية التي يعيرها مؤرخو الفلسفة في الغرب لانتقادات الغزالي. وكان من الممكن ان تحدث هذه الدهشة عينها لدى فيلسوف وكالسهروردي ، او و حيدر الآمُلي ، ار و مير داماد ، الخ ...

شهدت السنة السادسة والثلاثون من حياة الغزالي تحوالاً حاسماً. ففي هذه الفترة واجه ابو حسامد مشكلة اليقين الفكري ، وهي مشكلة طرحت في وجدانه بإلحاح وعنف مما سبب له أزمة داخلية حادة شلتت نشاطه التعليمي وحوالت مجرى حياته العائلية . فاعتزل التدريس عام ٤٨٨ / ١٠٩٥ وترك عائلته مضحيّاً بكل شيء في سبيل البحث عن الاطمئنان الداخلي الذي هو ضمان للحقيقة . ويمكننا ان نتصور الى اي حد قد أذهل هذا القرار الحاسم، الذي اتخدة الغزالي ، أهل الفكر في عصره ، وهو رئيس المدرسة النظامية والناطق بلسان المذهب الاشعري ، المذهب الرسمي للدين الاسلامي الحنيف في ذلك الوقت؛ هذا الموقف يكشف عما يتمتع به الغزالي من شخصية خارقة ،

ترك الغزالي بغداد ، والتزم السير في الطريق الضيّق المؤدي الى اليقين . وراح يتجول وحيداً مدة عشر سنوات ، خلال العالم الاسلامي وقد تزيّا بزي اهل التصوف . وقاده تجواله الى دمشق والقدس (قبل ان يحتلما الصليبيون) والى الاسكندرية والقاهرة ثم زار مكة والمدينة ؛ وكرّس معظم وقته التأمل الصوفي وتطبيق الواجبات الروحية عند المتصوفين . ولما تغلب على الأزمة الداخلية التي انتابته وقضى على الشكوك ، عاد الى مسقط رأسه . ثم علتم المناف في نيشابور ، وتوفي في طوس عام ١٠١١ / ١١١١ (في التاسع عشر من كانون الاول ) وله من العمر اثنان وخمسون عاماً فيكون بذلك قد عمّر أقل من ان سينا .

٢ -- لقد جابه الغزالي اذن مشكلة المعرفة واليقين الشخصي بكل اتساعها.
 ولكن هلكان الغزالي المفكر الوحيد الذي بحث عن اليقين التجريبي في المعرفة

الداخلية ، بين المفكرين الاسلاميين ؟ ان هـذا الموضوع بالذات لمن المواضيع الأساسية عند و السهروردي » ( الذي يبدو انه يجهل كل شيء عن الغزالي ) أضف الى ذلك ان و ابن سينا » و و أبا البركات » جابها همـا ايضاً مشكلة الوعي الذاتي وما يتضمنه من أبعاد . اما المعرفة القلبية فاننا نعلم الآن كيف شُرحت و مُفصلت بوضوح عند الأئمة الشيعة .

ولكن ما يطبع هذا البحث عند الغزالي بطابع مؤثر هي تلك المأساة التي جعله يعيش فيها هذا البحث . وهو عندما يعبّر عن المعرفة الحقة يقع تعبيره موقع المجرّب الذي لمس الامور وعاشها شخصياً . يقول الغزالي في كتابه المنفذ في الضلال: و ان العلم اليقين هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب ، ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك بل الأمان من الحطأ ينبغي ان يكون مقارناً لليقين . . . وان كل ما لا أتيقنه هذا النوع من اليقين هو علم لا ثقة به ولا أمان معه » .

ويشرح في « الرسالة اللدنية ، هذا الكشف على انه « تصور النفس الناطقة المطمئنة حقائق الأشياء وصورها المجردة عن المواد... والمعلوم هو ذات الشيء الذي ينتقش علمه في النفس [ينعكس في مرآة النفس – في النص الفرنسي]... فالنفس الناطقة الانسانية أهل [ مركز في ن. ف] لإشراق النفس الكلية عليها ومستعدة لقبول الصور المعقولة عنها . والعلوم مركوزة في اصل النفوس بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على المرض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالقوة كالبذور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في بالمراكز في الارس المسلمة المراكز في الارس المراكز في المراك

انها لفلسفة جد ايجابية ، وكل فيلسوف ، لا سيا اذا كان اشراقيا ، لا يجد حرجاً من الاعتراف بفضلها وقيمتها ومن المؤسف ان لا يكون المكس صحيحاً فالموقف السلبي الذي وقفه الغزالي من الفلاسفة يبلغ حداً من الاحتدام يعجب له كل من عرف الغزالي ونفسه العالية . انه بلا شك ذلك العذاب الداخلي الذي كان يعانيه ، والذي يتخذ طابع الجدل الكلامي في مؤلفاته . وهذه المناقشات الكلامية لا تشتمل على اقل من اربع مؤلفات ، بهاجم الغزالي فيها تباعاً الاسماعيلية ، والنصارى ، والإباحية واخيراً الفلاسفة . ويزيد في العجب ايضاً تلك الثقة التي يوليها الغزالي للمنطق والجدل العقلي في سبيل الوصول الى غاية محاجة ، في حين انه هو نفسه لا يؤمن بجدوى المنطق والعقل لبلوغ الحقيقة .

س - يبدو ان الفكرة التي أوحت الغزالي تأليف كتابه الذي يناقش بسه الاسماعيلية (ويسميها والباطنية») على اتصال وثيق بشؤون السلطة السياسية ؛ نعني بذلك انصراف الخليفة العباسي المستظهر ، واهتامه في اظهار شرعيسة تبوئه المخلافة ضد ادعاءات الفاطميين وزعمهم ( من هنا عنوان و كتاب المستظهري ») ولقد عالج و غولدزيهر » هذا الكتاب ونشر قسماً منه ( عام المستظهري ) . ولما كانت النصوص الاسماعيلية بجهولة في ذلك العصر ولم يعرف أي من كتاباتها لا بالعربية ولا بالفارسية فان الناشر لم يجد مانعاً من موافقة الغزالي على آرائه . اما اليوم فان هذا الموقف قد تغير .

ولشد ما يصطدم البعض في رؤيتهم الغزالي وهو يهاجم بجدليـــة عنيفة فكرة "هي في جوهرها فكرة تأويلية . ذلك انه غابت عن ذهن الغزالي

<sup>==</sup> استقى النصمن نسخة اخرى خاصة او ان اسم الرسالة اللدنية وقع خطأ.فهذه الاحتالات كلها معقولة . وعلى كل فان كلمة «كشف» لم ترد في النسخة التي انتهت الينــا اطلاقاً . ونص الرسالة اللدنية في الفقرة الاولى يتكلم عن العلم اطلاقاً لا عن الكشف .

الآفاق التي يمتد اليها التأويل الاسماعيلي ، كما غربت عن باله فكرة العلم الذي ينتقل كالإرث الروحي الى ورثته . فالفزالي لا يريد ان يرى في كل ﴿ تُعلِّم ﴾ سري لمذهب من المذاهب ، او لمعنى دقيق لا يظهر ولا يتضح بالقياس ، فيقتضي مرشداً ملهما ، او إماماً ، لا يرى في كل ذلك الا مذهباً يهدف للتسلُّط والسيطرة [ بالمعنى السياسي ] . ان معنى الإمامة بالذات هو ما تَخْرُب عَنْ بَالَ الغزالي ، كَا غَابِ عَنْ ذَهَنَّهُ مَا تَشْتَرَطُهُ الْوَلَادَةُ الرَّوحِيةُ وَمَا تستند اليه من اسس ميتافيزيقية . ولقد أشرنا اعلاه الى نصوص الأنمة الشيعة التي تبحث في ﴿ عَلَمُ القلبِ ﴾ والتي كان من المقدر لها ان تقع من الفزالي موقع الرضى لو انه اطلع عليها . اما الكتاب فهو لا يتوسع الا بالفكرة التي يمكن للاهوتي سني يتقيد بالاسلام الحنيف ، ان يكو نها عن الباطنية . ولكن بعسد ان اهتدينا الآن الى وجود ردود اسماعيلية كثيرة على انتقادات الغزالي يصبح من الضروري اعادة النظر في مجمل هذه المسألة . ولقــد قام بالرد على الغزالي و الداعي ، اليمني الخامس و سيدنا علي بن محمود بن الوليد ، ( المتوفي عسام ٦١٢ / ١٢١٥ ) ، في كتاب له بعنوان ﴿ دَامَعُ الْبَاطُلُ ﴾ وهو يقع في مجلدين مخطوطين من ألف وخمساية صفحة . واننا نؤكد ان في دراسة هذا الكتاب ومقارنته مع نص الغزالي فائدة جليلة .

اما الكتاب الذي يناقش فيه الغزالي آراء النصارى فهو كا شاءه الغزالي ورد جميل لإلوهية المسيح ، يستند فيه ابو حامد الى ما جاء في الأناجيل من نصوص واضحة بيئنة . ومن العجب ان لا يُعلق الغزالي في كتابه هذا كبير الأهمية على وجوب التوحيد ، وخطر تشبيه الله بصفات الخلق ، في حين انه يعمل على إثبات طريقته الخاصة التي تقوم ، هنا ايضا ، على هذا التناقض ، وهو : عدم القبول بغير العلم والعقل هاديين ومرشدين في تأويل النصوص الانجيلية . وهمذا بلا شك احتجاج ، انجيلي ، على مبادىء الكنيسة ولكن علينا ان نقابل نتائجه بالتأثير الآخر الذي احدثته المسيحية بتغلغلها ، بعيداً

عن كلنقاش ومحاجة ، في تيارات روحية اخرى في الاسلام: عند الاسماعيلية ، والسهروردي ، وابن عربي ، والسمناني وغيرهم . لقد ألحنا هنا الى تلك المسيحية التي تغلغلت في الغنوص الاسلامي والتي ، اذا ربطت بالغنوص بممناه البسيط ، تختلف بذلك عن المبادىء والعقائد الرسمية التي يهاجمها الغزالي ، وبكلمة واحدة هي مسيحية تسربت في و الفلسفة النبوية ، متابعة ، كا رأينا ، فكرة النبوة الحقيقية حتى خاتم الأنبياء ومنه الى دور الولاية الذي يتبعه .

وثمة كتاب جدلي آخر (كتب بالفارسية هذه المرة) لا شك بأن الغزالي قد كتبه بعد عودته الى نيشابور ويخصصه لمناقشة الاباحية . وهم طبقة واسمة تضم الصوفيين Anomiens والفلاسفة المتنقلين، ومختلف انواع الهراطقة ومللهم، ونستطيع القول ان الاباحية الذين قصدهم الغزالي هم قوم على شاكلة اولئك الذين اطلق عليهم في ألمانية في القرنين السادس والسابع عشر اسم Schwärmer أي المتهوسين. كذلك هنا ، فلم يتورع البعض عن اطلاق افظع التهم الأخلاقية يتهم بها من لا يجاريه فكراً وعقيدة .

٤ - في الواقع ان وقع هذه المؤلفات جميعاً كان ضعيفاً ولا يمكن مقارنتها من حيث الأهمية ، بتلك المهمة التي اقدم عليها الغزالي في كتابه الكبير الذي هاجم فيه الفلاسفة وعنوانه و تهافت الفلاسفة ، . ان كلمة و تهافت ، تؤخذ على عدة معان تختلف بشكل دقيق فيا بينها . فقد ترجمت الى الفرنسية بما يقابل : الانهيار ، والسقوط ، والدمار ، وحديثاً نقلت بمنى عدم التلاحم يقابل : الانهيار ، والسقوط ، والدمار ، وحديثاً نقلت بمنى عدم التلاحم يدل عليها هذا الاسم اللفظي ( وهي الصيغة السادسة من علم الصرف في يدل عليها هذا الاسم اللفظي ( وهي الصيغة السادسة من علم الصرف في العربية ، التي تتضمن فكرة المبادلة القائمة بين مختلف اجزاء الكل وهو وزن و تفاعل ، ) يمكنها ان تترجم على الاصح هنا على انها تدمير الفلاسفة بعضهم لبعض الغزالي ، فهو بالرغم من اقتناعه بعدم اهلية العقل و كفاءت المبلوغ تناقض الغزالي ، فهو بالرغم من اقتناعه بعدم اهلية العقل و كفاءت المبلوغ تناقض الغزالي ، فهو بالرغم من اقتناعه بعدم اهلية العقل و كفاءت المبلوغ

اليقين يجد نفسه ، على الاقل ، على يقين من تقويض يقين الفلاسفة وذلك عن طريق الجدل العقلي نفسه . لقد كان ابن رشد متنبها لما في هذه القضية من نقض ذاتي : فاذا سلمنا بالعجز الكامل للعقل ، فان هذا العجز يمتد الى فعل النغي بجد ذاته ، ذلك النفي الذي ينفي به العقل ذأته . ولهذا سوف يرد ابن رشد على الغزالي بنفي النفي فيكتب عن « التدمير الذاتي المتدمير الذاتي ، في كتابه الشهير « تهافت التهافت » .

لقد بذل الغزالي كل ما أوتي من جهد لكي يبرهن الفلاسفة ان البرهان الفلسفي لا يبرهن على شيء . ولكنه لسوء الحظ ، اضطر ان يبرهن على ذلك ببرهان فلسفي بالذات . يهاجم ابو حامد مبدأ الفلاسفة القائل بقدم العالم ، وهو لا يرى في مبدأ فيض العقول الا نوعاً من الجاز والاستعارة ، وهو مبدأ قد غاب عن الغزالي ما فيه من الجال والدقة . كا يرى ان الفلاسفة عاجزون عن إقامة الدليل على ضرورة وجود الخالق ، وان الله واحد ، وانه ليس يجسم ، وانه عليم بالاشياء الخارجة عن ذاته . ثم يمضى الغزالي في اندفاعه هذا حتى يدحض حجج الفلاسفة التي تبرهن على وجود جواهر روحانية لا تزول ، في حين انه هو نفسه يضطر في مكان آخر الى القول بروحانية النفس وخلودها. الكائن الروحي عند الفلاسفة كائن يعي ذاته بذاته ، ويعي وعيه لهذه الذات، وهذا ما لا يمكن الحواس العضوية ان تقوم به . يجيب الغزالي : نعم ، ولكن معجزة قد تحدث في هذا الصدد !

هنا بالذات تكن قرارة تفكير الغزالي . ان حجر الزاوية في انتقاده هو النفي الاشعري لمبدأ العلمية ومن ثم لمبدأ ابن سينا الذي يبني وجود الممكنات التي لا قدرة لها على الوجود بذاتها ، على ضرورة وجود المبدع الذي يعوض عليها عدم الوجود . عند الغزالي تمثل الحوادث الطبيعية المتتابعة كلها نظاماً حددته المشيئة الالهية . وهي باستطاعتها لو شاءت ان تخرق هذا النظام ساعة تريد . وينفي ابو حامد كل فكرة تقول بمبدأ داخلي ( جواني ) للوجود ،

او بضرورة داخلية . فالفلاسفة يؤكدون ، مثلا ، ان المسلم الذي يحدث الاحتراق هو النار ، وهو يحدث ذلك من طبيعته ، ولا يمكنه ان لا يحدثه . ولكن الغزالي ينكر هسنه الضرورة ويحيب بأن فعل النار يجب ان يعود بطريق او بآخر الى الله سواء بطريق مباشر او عن طريق الملاك . وكل ما تخو لنا الملاحظة التجريبية ان نقوله هو ان احتراق القطن مثلا يحدث عندما يلتقي القطن بالنار ، وهي لا تثبت لنا ان الاحتراق حدث بفعل التقاء القطن والنار ولا بسبب آخر .

وأخيراً فان الفلاسفة يخطئه ن ، في رأي الغزالي ، عندما ينكرون بعث الأجساد والحقيقة الحرفية لوجود الجنة والنسار ، وعندما لا يقرّون بالما الا بالنسبة للذات الروحية التي هي النفس . هنا بالذات جابه الفكر الاسلامي إشكالاً معقداً لن يسير نحو حلته الفلسفي الا من خلال مؤلفات السهروردي وخلفائه ، بالارتقاء الكينوني Ontologique لعالم المثال ، المتوسط بين العالم الحسي والعالم الفكري المحض. بعالم المثال هذا نتخلص من هذه المشكلة برفضنا على حدير سواء للروحانية المجردة التي قال بها الفلاسفة (او استعارات المعازلة) ولحرفية النص الذي تمسك به الفقهاء ، لكي نتفهم مقابل ذلك ماهية و الحقيقة الروحية الحرفية ، لعلم المعاد القرآني وللرؤى النبوية . لذلك سوف يدحض الملاصدرا الشيرازي أقوال ابن سينا والغزالي على حد سواء فيا يتعلق بهذا المدأ بالذات .

٥ – قد يكون في هذا الحل المنفذ الذي لم يلاحظه احد حق الآن والذي يعيد الى نتائج انتقادات الغزالي نسبتها الحقيقية من التأثير . فمن اللغو الباطل ان نقول ان الفلسفة بعد الغزالي تييّض لها ان تنتقل الى غرب العالم الاسلامي، كما انه من الخطأ ايضا الزعم بأن الفلسفة لم تقم لها قائمة بعد تلك الضربة التي وجهها لها الغزالي . فقد بقيت الفلسفة مزدهرة في الشرق وكان تزعزعها على حد من الضعف بحيث اننا نجد حتى أيامنا هذه فلاسفة يدينون بمبادىء ابن حد من الضعف بحيث اننا نجد حتى أيامنا هذه فلاسفة يدينون بمبادىء ابن حد من الضعف بحيث اننا نجد حتى أيامنا هذه فلاسفة يدينون بمبادىء ابن حد من الضعف بحيث اننا نجد حتى أيامنا هذه فلاسفة يدينون بمبادىء ابن حد من الضعف بحيث اننا خمد حتى أيامنا هذه فلاسفة يدينون بمبادىء ابن المناسبة ال

سينا ؟ والمؤلفات الكبيرة في مدرسة اصفهان تدل على ان القضية لا تتعلق لا برد فلسفة توفيقية ، Philosophie de compromis ولا بدد أعمال الملختصين ، بده فلسفة Travaux d'épitomistes ، انها تتعلق ، على وجه التحديد ، بهذه د الفلسفة النبوية ، التي لخصنا لها في اول الكتاب والتي بانطلاقها الجديد ، في ايران في القرن السادس عشر ، تعبّر لنا ، نظراً لإفلاس النقد الغزالي ، عن الاسباب التي تجعلنا نجزم ان مصير الفلسفة الحقيقية الأصيلة في الاسلام ، تلك الفلسفة التي لا يمكن ان تأخذ بجراها الا في عيط شيعي .

بعد الغزالي عاود ( الشهرستاني ) بدوره ) بلغة المتكلم الفطين ، الهجوم على الفلاسفة الهلمينيين لا سيا ابن سينا ؛ سواء كان ذلك في كتابه القيم ( الملل والنحل، أم في كتابه الذي لم يزل مخطوطاً والذي يهاجم فيه الفلاسفة (مصارع الفلاسفة ، او في ( نهاية الاقدام ) وهي رسالة له عن العقائد . وقد قام بينه وبسين الفيلسوف الشيعي الكبير نصير الدين الطوسي ( المتوفي عام ٢٧٢ / ١٢٧٤ ) مرافعات ومناقشات كثيرة دافع فيها الطوسي عن موقف ابن سينا.

اما الكتاب الذي كان له في الواقع تأثير بيّن فلم يكن كتاب و تهافت الفلاسفة ، بل كان كتاب الفزالي الكبير و إحياء علوم الدين ، وهو مؤلف غني بالمواقف التحليلية الصادرة عن التفكير الروحي العميق ؛ مثال ذلك تلك الصفحات التي تبحث في و السماع ، . ولا يتردد الشيعة عن الاستشهاد بهذا الكتاب والاشارة اليه ، وقد أعاد و بحسن الفيض ، ، وهو أشهر تلاميل الملا صدرا الشيرازي ، نسخ هذا الكتاب وجعله ملائمًا للفكر الشيعي (وجعله بعنوان و المحجة البيضاء ، ) . وفي الواقع فان ما سوف 'يميز الحياة التأملية والروحية في القرون التي تلت ، لا سيا في ايران ، لم تكن انتقادات الغزالي للفلاسفة ، ولكنه إحياء او إصلاح من نوع آخر، ذاك الذي عزم السهروردي على القيام به . عند ذلك لا يعود هناك من قياس اقرن : إما ان يكون

المفكر فيلسوفاً ، وإما ان يكون صوفياً ، إذ ليس بالامكان ان يكون المرء حقاً واحداً من هذين دون ان يكون الآخر في الآن نفسه . وهذا ما ينشىء نوعاً من الرجال الروحيين تفرض عليهم الفلسفة واجباً لم تفرضه على غيرهم .

علينا أخيراً ان نذكر شيئًا من تعاليم بعض المتصوفين الكبار ، وعما كان ذلك الإحياء الروحي الذي قام به السهروردي .



#### الفصل السادس

# التصــو في

#### ١ \_ ملاحظات أوليــة

١ - كلمة « صوفي ، العربية مشتقة ، بحسب الاشتقاق المتعارف عليه عوما ، من الصوف. ويريد هذا الاشتقاق الذي لا يزال يؤخذ به ان يلمح الى عادة الصوفيين في لبس الحرق الصوفية البيضاء وتميّزهم بهما . فاستمالها إذن قديم ، وهي لا تحتوي ، من حيث اشتقاقها ، أي معنى خاصاً بالعقيدة التي تميز الصوفية عن بقية الفرق في الاسلام . ومصطلح صوفي يشير الى مجموع النساك والروحانيين الذين اشتغاوا « بالتصوف » . وكلمة « تصوف » هي الاسم اللغوي للصيغة الخامسة المتفرعة عن الجذر صوف ( ص و ف ) ، وهي تعني الاشتغال بالصوفية وتستعمل للكلام عن الصوفية وحدها ( قارنها بكلمة تشيع الإشتغال بأمور الشيعة ؛ وتسنئن الاشتغال بأمور السنة ). وثمة تفسير تشيع الإشتغال بأمور الشيعة ؛ وتسنئن الاشتغال بأمور السنة ). وثمة تفسير « Sophos » اليونانية ، وتعني حكيم . ومع ان هذا التفسير الأخير لم يلقى رواجاً لدى المستشرقين إلا أن البيروني ( من القرن الرابع هـ / العاشر م ) ( انظر لدى المستشرقين إلا أن البيروني ( من القرن الرابع هـ / العاشر م ) ( انظر الفصل الرابع ، ٣ ) يثبتها عنده ( نفس الفصل . كلمة فيلسوف المأخوذة عن كلمة « الصاد » و « السين »

في كلا الكلمتين: تصوف وفيلسوف) . ومها يكن من أمر فان علينا ال نتذكر دائمًا مرونة النحويين العرب عمومًا في اكتشاف اشتقاق سامي لكلمة مستوردة من الخارج .

والتصوف باعتباره شاهداً للدين الصوفي في الاسلام ، هو ظاهرة روحية لا تقدر . فهو اولاً وقبل كل شيء ، إغيار لرسالة النبي الروحانية وجهد مستمر لعيش أغاط الوحي القرآني عيشاً شخصياً عن طريق الاستبطان. فالمعراج النبوي ، الذي تعرف به الرسول على الأسرار [ الغيوب ] الالهية ، يظل النموذج الأول الذي حاول بلوغه جميع المتصوفين واحداً بعد الآخر . فالتصوف هو شهادة لا تذكر ، واعتراض ساطع من الاسلام الروحاني ضد كل نزعة حاولت حصر الاسلام بالشريعة وظاهر النص . ولقد توصل في تفاصيله الى تنمية تقنية Ascèse روحانية خلقت بتقدمها ودرجاتها وحاصلها ميتافيزيقا كاملة عرفت باسم و العرفان ، . واذن فان ثنائية الشريعة والحقيقة مين أمر أساسي لحياة وعقيدة الصوفية ، او قل ، ليكون الكلام أدق وأتم، على الثلاثية ( بدلاً من الثنائية ) المكونة من الشريعة (النص الظاهر للوحي) والطريقة ( السبيل الصوفي ) والحقيقة ( الحقيقة الروحانية كإنجاز [ تحقيق ] شخصى ) .

وهذا بالذات هو مجمل الصعوبات التي كان على الصوفية ان تواجهها خلال القرون الطويلة من قبل الاسلام الرسمي من جهة ، وهذا ما يطرح من جهة اخرى ، مسألة معرفة ما اذا كانت ثنائية الحقيقة والشريعة ، التي توصل اليها و الطريقة ، ، بدعة خاصة بالطريقة نفسها ام انها شرط لازم وأساسي في الاسلام ؟ هذا الاسلام الذي وإن كان لا يحمل اسم و التصوف ، ولكنه مع هذا إسلام روحاني . وعلى كل فان الاشارات الى بعض مذاهب كبار أساتذة الصوفية ، وهو ما سنقوم به أدناه ، ستضعنا في مواقع الشيعة الأساسية ، وأمام فلسفتهم النبوية ، وتثير هذه الملاحظة سؤالاً ذا أهمية كبرى ولكنه لا

يمكن طرحه إلا بشرط ان تكون لدينا معرفة عميقة بالعالم الروحاني الشيعي، وذلك لأن و ظاهرة التصوف ، لا تبدو على نفس الطريقة ، اذا كان الذي يعيشها هم شيعة ايران ، كا تبدو لدى الاسلام السنة الذين يظهر أنهم أقرب بكثير الى هوى المستشرقين .

إلا أننا لا نستطيع هنا ولسوء الحظ ، لا ان نوسع المسألة ولا ان نحلها؟ ولكنا نستطيع ، في اضعف الاحتالات ، ان نبدي بعض الاعتبارات لنحيد من تعقيد هذا الموقف. ويبدو من بعض القضايا التي جعناها أعلاه ( في الفصل الثاني ) على ضوء و الفلسفة النبوية ، ، ان الصوفية نشأت فجأة . وهذا أكيد فيا يتعلق بالتصوف الشيعي ( فكل جهد حيدر آملي وتأثيره حتى أيامنا هذه يضي في هذا الاتجاه، ومن جهتنا فلقد ألحينا تماماً أعلاه (الاسماعيلية والتصوف) على ظاهرة اتصال الاسماعيلية بالتصوف ) . ولكن واقع الأمر هو ان العدد الأكبر من متصوفي القرون الطويلة ينتمون الى العالم السني . وأكثر من هذا فإنا نلاحظ في العالم الشيعي تكتماً حول الصوفية يصل الى حدد الإنكار ، ليس في جانب وحدهم ، وإنما من جانب الروحانيين الذين يستندون في عقيدتهم الى تعاليم الأئمة ايضاً . فهم يتكلمون بلغة الصوفية ويبدرون بنفس المتافيزيقا الحكية اللدنية، إلا انهم لا يقبلون الصوفية ويبدون اتجاهها تحفظاً شديداً . وهدذا النموذج من التشيع الذي لا يزال مستمراً في أيامنا هذه، هو الذي يطرح هذه المسألة التي يستحيل النمل منها .

٣ – ثمة توضيح اول ذو مغزى كبير. فأول من أطلق عليهم اسم الصوفية كانوا جماعة من الشيعة الروحانيين من اهل الكوفة في اواخر القرنين الثاني والثالث للهجرة . اشتهر من بينهم شخص اسمه « عبدك » كما يخبرنا بذلك نص لعين القضاة الهمذاني ( ٥٢٥ هـ / ١١٣١ م ) . يقول : « فأما من حج

<sup>(</sup>١) الملاها: جم كلة « ملا ، الفارسية .

على طريق الله في الحقب السالفة ومن الأجيال الأولى فلم يعرفوا باسم المتصوفين: فالتصوف كلمة لم تنتشر إلا في القرن الثالث ه التاسع م . وكان اول من عرف بهذا الاسم في بغداد، رجل اسمه وعبدك الصوفي» ( توفي سنة ١٠٥٨م م مري السقطي (١٠ . ولكن هذا لا يمنع اننا نعلم ان للإمام الثامن علي الرضا سري السقطي (١٠ . ولكن هذا لا يمنع اننا نعلم ان للإمام الثامن علي الرضا ( توفي سنة ٢٠٣ ه / ٨١٥م ) ، الذي كان عبدك معاصراً له، أحاديث بالغة القسوة على الصوفية . ومنذ نهاية القرن الثالث ه / التاسع م كان يبدو ان آثار التصوف الشيعي قد انمحت ، حتى ظهور سعد الدين حموية في القرن السابع ه / الثالث عشر م، وظهور اساتذة آخرين في التصوف الشيعي: حيدر آملي ، شاه نعمة الله ولي الخ ، من الذين تتابعوا واحداً تلو الآخر حتى تاريخ النهضة الصفوية .

إ - ولا بد لنا من ان نعرض الى العديد من الاعتبارات : فاذا تمسكنا اولاً بفكرة الولاية التي هي من صميم التشيع، واذا لاحظنا التغير الذي تتعرض له في التصوف السني، في مؤلفات استاذ كبير كحكيم الترمذي (أدناه الفصل السادس " ") نفهم كيف ان في الأمر ما يفسر إنكار أثمة الشيعة للصوفية او لبعض مدارس معينة منها على الاقل. فعقيدة الولاية عند هؤلاء الأخيرين، تثبت مرور الولاية الى الاسلام السنة ، وتعطيل علم الامامة عندهم ولو أدى ذلك الى القول بعلم امامة بدون امام (تماماً مثل تلك المفارقة التي تقول بعلم مسيحية بدون مسيح).

ونحن لا نستطيع ان نؤكد ان إنكار الأثمة لهذه المدارس؛ هو الذي سبّب

<sup>(</sup>١) سري السقطي : « سري بن المغلس السقطي ، كنيته ابو الحسن . يقال انه خال الجنيد وأستاذه . صحب معروفاً الكرخي . وهو اول من تكلم ببغداد في لسان التوحيد وحقسائق الاحوال . وهو إمام البغداديين وشيخهم في وقته ، واليه ينتمي اكثر الطبقة الثانية من المشايخ المذكورين في هذا الكتاب » . عن « طبقات الصوفية » للسلمي . ط مصر . ص ٤٨ .

اختفاء التصوف الشيعي. فثمة عاملان ثابتان: الأول هو وجود تصوف شيعي علني منذ القرن الثالث عشر الميلادي الى أيامنا هذه والثاني هو ان (الأنساب) في أغلب الطرق الصوفية ، تبتدىء من احد الأئمة . اما الذين أنكروا صحة هذه الأنساب تاريخيا ، فلم يلتفتوا الى انه كلسا كانت هذه الانساب أقل تاريخية ، كلما بدا وبان قصدها الى ان تعطي لنفسها نسبة روحية الى احد الأثمة الشيعة ، واضحاً وقوياً . ولا بد من ان يكون ثمة سبب لهذا . وهناك أخيراً وجه لا يجوز اهماله . فمن المكن تفسير اختفاء آثار التصوف الشيعي المرئية لفترة من الزمن بمجيء السلجوقيين في القرن الرابع عشر الى السلطة في بغسداد ( اعلاه الاشاعرة ) مجبرين الشيعة على التزام التقيمة التي سنها الأثمة انفسهم ، ولذلك فلا بد من ان نلتزم التروي في أحكامنا والى أقصى حد .

ه - ومن جهة ثانية ، فلقد كنا قد رجعنا فيا سبق ، في الملحوظات الأولية (الفصل الشاني ، ٦) الى نموذج روحي شيعي خاص ؛ وهو نموذج وإن كان لا يعود الى الشيعة الا انه يتكلم بلغتهم التقنية . فما كان السهروردي ولا حيدر آملي ولا الفلاسفة أمثال المير داماد والملا صدرا الشيرازي ولفيف سواهم ، بأصحاب طريقة ولا كانوا تابعين لطريقة صوفية . ( ولنذكر ان كلمة د طريقة » تعني « سبيل روحي » ، وتلزم كذلك للاشارة الى جعل هذا السبيل ماديا ملموساً في أخوة او طريقة صوفية ) . ويبدو ان اول ما تقصد اليه الانتقادات الشيعية هو « التنظيم الطريقي » للتصوف وتوابعه : الخانقاه ( الدير ) ، والثوب الرهباني ، ودور الشيخ الذي يرمي الى الحلول على الامام ، وخصوصاً الامام المستور ، المعلم والهادي الداخلي غير المنظور . ولا بد من الاشارة الى ان العلاقة المعاشة مع الشريعة في التشيع هو بذاته يشكل أقلية ) ليست هي نفسها لدى السنة . ومن هنا فان التشيع هو بذاته طريقة روحية ، نعني تبليماً . وبالطبع فان مجتمعاً شيعياً ليس مجتمعاً من المعلئمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلئمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلئمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو المعلئمين ( اذ ان ذلك مناقض لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو

وسط تعليمي د وهمي ، . فالشيعي بإخلاصة للأثمة المعصومين ، يتلقى منهم التعليم الذي يربطه برباط مباشر بالعالم الروحاني في د البعد العامودي ، بدون ان يضطر للدخول في طريقة منظمة كما هي الحال عند السنة .

ولنفهم بحمل الظاهرة فانه من المهم ان نلاحظها في نختلف صورها . وفي مقابل الطرق والأخويتات السنية ، توجد طرق صوفية شيعية ليس لها تنظيم خارجي ( فلدينا في ايران الحالية طريقة شاه نعمة الله وتشعباتها العديدة وطريقة تقافق للا تشعبة الله وتشعباتها العديد من الطرقالتي ليس لها عند الشيعة تنظيم خارجي وحتى ولا تسمية . فوجودها وحي محض بمعنى انها تتعلق بتعليم شخصي لشيخ يكون اسمه مطوياً في بعض الأحيان عندما يتعلق الأمر بهذه الشخصية او تلك ، ثم لا يبقى في غالب الأحيان أي اثر مكتوب . ولدينا اخيراً حالة العويسيين الذين تنتهي تسميتهم الى اليمني عويس القرني ، وهو من اول اوائل الشيعة الذين عرفوا النبي وعرفهم بدون ان يلتقوا ابداً . وترد كذلك أسماء الذين لم يكن لهم استاذ أنسي خارجي مرئي ، ولكنهم تلقوا كل شيء من دليل شخصي روحاني ، وهذا بالتحديد ، هو معنى الاخلاص للأغة ومعنى ما يرمي اليه هذا الاخلاص وبعض العويسيين مشهورون تماماً . وقد وجد بعض منهم بين السنة ولكن العدد الأكبر منهم شيعي .

٣ – بعد هذه الاعتبارات كلها ، يقتضي الاعتراف ان التأريخ للتصوف في صلته بالمظاهر الاسلامية الروحية الاخرى التي سبق لنا تحليلها في هدذه الدراسة ، هو عمل ذو صعوبات جمة . وبالطبع فان تمييز حقب كبرى يظل مكما . اما الاتقياء من نساك الرافدين ، والذين اخذوا امم الصوفيين ، فيقودونا الى مدرسة بغداد . وفي مقابل هذه المدرسة كانت مدرسة خراسان، ومذهب بعض كبار المعلمين بمن سنذكرهم بعد قليل ، تعلن عما يمكن ان يسمى فيا بعد وبميتافيزيقا التصوف. . ولن تفعل القضايا الأساسية التي سنشير يسمى فيا بعد وبميتافيزيقا التصوف. . ولن تفعل القضايا الأساسية التي سنشير

اليها ، أكثر من ان تعود بنا الى ما تعلمنا معرفته في التشيع : مثنوية الشريعة والحقيقة والظاهر والباطنوفكرة دور الولاية الذي يلي، في التاريخ القدساني، دور النبوة (١) . أما فكرة القطب الصوفي لدى السنة فليست سوى نقسل لفكرة الامام عند الشيعة ، وأما الحدود الصوفية الباطنية التي يحتل القطب الرأس منها ، فتظل تفترض في جميع الأحوال فكرة الامام . وثمة وقائع كثيرة ستجعل من هذه المسألة المطروحة هنا اكثر الحاحاً عندما سيتطرق الجزء الثاني من هذه الدراسة للحقب المتأخرة من التشيع وخصوصاً مذهب وتأثير مدرسة إن عربي ( المتوفي سنة ١٢٤٠ ) .

ولسوء الحظ فان المجال الضيق المحدود هنا لن يسمح لنا بمناقشة النواحي التي ذكرتها بعض الشروحات العامة على الصوفية ( أثر الأفلوطينية، العرفان، التصوف الهندي الخ ...) لا بسل إننا لن نستطيع الاشارة إلا الى بعض كبار الوجوه الصوفية ، فالغيّاب أذن كثيرون ، نعني أنه لن يمكننا الكلام عن الكثير من أساتذة الصوفية ابتداء بالخواجه عبد الله الأنصاري الحيراتي ( ٣٩٦ هـ / ١٠٠٦ م - ١٨٦ هـ ١٠٠٨ م ) الذي احتفل بالذكرى التسعاية لرفاته في كابول مؤخراً في صيف ( ١٣٨١ هـ / ١٩٦٢ م ) .

## ٢ ـ أبو يزيد البسطامي (٢)

١ – هو أبو يزيد طيغور بن عيسى بن سروشان البسطامي . يتحدر مــن

<sup>(</sup>١) ولكن انظر « غولدزيهر » ( كتابه المقيدة والشريعة في الاسلام ، ص ١٦٦ من الترجمة المعربية ) فهو يقول: « وقد أمكن تقسيم الصوفيين من ناحية علاقتهم بالشريعة الى فريقين: أتباع الشريعة Nomiste والمنكرون لها Anomiste ». ثم يضيف انه حتى الفنوصيوت قد وقفوا حيال الشريعة موقفين متناقضين . فاذا صع كلام غولدتسيهر كان كلام المؤلف هنا غير منطبق الاعل فريق واحد من الصوفية .

<sup>(</sup>٢) طبقات الصوفية ص ٦٧ .

سلالة مزدكية قريبة إذ ان جده لأبيب كان زرادشتياً واعتنق الاسلام . قضى ابو يزيد القسم الاكبر من حياته في بلدته بَسطام (وليس بِسطام) ١١٠ ؛ في شمالي شرقي ايران ومات هنساك حوالي سنة ٢٣٤ او ٢٦١ ه / ٨٧٤ م ؛ وقد اعتبر ، بحق ، واحداً من اكبر من أنتجهم الاسلام من المتصوفين خلال قرون طويلة . ولقد نال شهادات إعجاب كثيرة من شخصيات متفاوتة على تعاليمه التي جاءت تعبيراً مباشراً عن حياته الداخلية بدون ان يلعب دور الواعظ العام او يقوم بنشاط او يتحمل مسؤولية. والبسطامي لم يترك اي أثر مكتوب . اما الأساسي في تجربته الروحية فقد وصلنا على شكل قصص او مكتوب . اما الأساسي في تجربته الروحية فقد وصلنا على شكل قصص او مكتوب . اما الأساسي في تجربته الروحية فقد وصلنا على شكل قصص او مكتوب . اما الأساسي في تجربته الروحية فقد وصلنا على شكل قصص او مكتوب . اما الأساسي في تجربته الموحية فقد وصلنا على شكل قصص او مكتوب . اما الأساس في تجربته الموحية المنتر وقد عرفت هذه الحكم في تعرب التربخ الاسلام باسم و الشطحات » وهذا المصطلح و شطحات ، صعب الترجة تاريخ الاسلام باسم و الشطحات » وهذا المصطلح و شطحات ، صعب الترجة الى الفرنسية ولكن يتضمن فكرة الصدمة التي تشد .

٢ - وبين تلاميذ ابي يزيد البسطامي ، يجب ان نشير بشكل رئيسي الى ابن أخيه ابو مومى عيسى بن آدم ( وهو ابن أخيه البكر آدم )، اذ بواسطته عرف شيخ بغداد الكبير الجنيد مقالات ابي يزيد وترجمها الى العربية وأصحبها بشروح لا يزال قسم منها محفوظاً (في كتاب اللمع للسراج) . ومن بين زواره نستطيع ان نذكر أبا موسى الدابيلي<sup>(٢)</sup> (من دابل في أرمينيا )، وابو اسحق ابن هروي ( تلميذ ابن أدهم ) ، والصوفي الايراني الشهير احمد بن خضرويه ، وقد زار أبا يزيد خلال حجته الى مكة . اما أهم وأكمل مرجع عن حياة ابي يزيد ومقالاته فهو وكتاب النور في كلمات ابي يزيد طيفور ، لحمد سهلجي

 <sup>(</sup>٣) ولكنه « الديبلي » في « طبقات الصوفية » ص ٦٨ و٧٣ ، وكذلك في رواية السهلجي
 في كتاب النور . انظر تعليقنا التالي .

توني سنة ٤٧٦ ه / ١٠٨٤ م، طبعه عبد الرحمن بدري فيالقاهرة سنة ١٩٤٩. ولا بد من ان نضيف الى ذلك مجموعة الحكم التي جمعها روزبهان الباقليالشيرازي وأرفقها بشرح شخصي جداً ضمن مسا خصصه لشطحات الصوفية عموماً ، ( والطبعة الايرانية قيد الصدور ) .

٣ - وثمة وجه أساسي في مذهب هذا الصوفي الايراني الكبير كما يظهر من خلال قصصه وشطحاته . فلديه وعي عميق للشرط الشلائي للوجود خلال أشكال ثلاثة : الأنائية (صورة الأنا) ومن خلال صورة الأنت (الأنتية) ومن خلال صورة الهو (الهوية) . ومن خلال هذا الترتيب لوعي الوجود، يتحد الالهي والانساني ويتبادلان في فعل متعالي من المحبسة والعشق . وفي الطريقة التي يصف بها ابو يزيد المراحل التي قطعها حتى بلغ قمة التحقيق الروحي لمع كثيرة. ونحن هنا لا نستطيع ان نورد منها الا نصاً واحداً على سبيل المثال:

« ولقد نظرت الى ربي بعين اليقين بعد ان صرفني عن غيره ، وأضاء في بنوره فأراني من عجائب سر"ه، وأراني 'هو يُسَّه ، فنظرت بهويته الى انائيتي فزالت : نوري بنوره وعزتي بعزته وقدرتي بقسدرته ، ورأيت أنائيتي بهويته وأعظامي بعظمته ورفعتي برفعته. فنظرت اليه بعين الحق فقلت له مَن هذا ؟ فقال : هذا لا أنا ولا غيري [...] فلما نظرت الى الحق بالحق ، رأيت الحق بالحق فبقيت في الحق بالحق زماناً لا نفس لي ولا لسان ولا أذن لي ، ولا علم حق أن الله أنشأ لى علماً من علمه ولساناً من لطفه وعناً من نوره » (۱).

#### ٣- الجنيد

١ - ولد الجنيد ( ابو القاسم بن محمد بن الجنيد الخزَّاز ) ، وهو من أصل

<sup>(</sup>١) انظر «كتاب النور في كامات ابي يزيد طيفور » للسهلجي ص١٣٨ من نشرة عبد الرحمن بدوي . والحديث مروي عن محمد بن عبدالله الشيرازي المتوفى سنة ١٩ ٤ هـ باسناده الى مظفر بن عيسى المراغي عن شنذبين عن ابي موسى الديبلي يقول سمعت أبا يزيد يقول .

ايراني في نهاو كند وأمضى حياته كلها في العراق، او بتعبير أدق، في بغداد، حيث توفي فيها في السنة ٢٩٧هم ، وفيها تلقتى التعليم العرفي على واحد من اكبر علماء تلك الحقبة: ابو ثور الكلبي، وتعرّف على التصوف بواسطة عمه سري السقطي وبعض أساتذة الصوفية الآخرين من أمثال الحارث المحاسبي ومحمد بن علي الكستاب النح ... كان تأثير الجنيد في حيساته مثلما كان بعد مماته، كبيراً جداً، حتى لقد وسم الصوفية بشكل عميق جداً. ولقمد وضعته شخصيته ومواعظه وكتاباته في المرتبة الاولى بين الصوفية الذين كانوا يدعون بد « مدرسة بغداد » فكان يدعى بشيخ الطائفة .

وصلنا من أبحاث الجنيد خمسة عشر مبحثًا بينها قسم يتكون من رسائل كان يتبادلها مع بعض كبار الصوفية من معاصريه . ونجد في هذه الأبجاث تحاليل وتوضيحات للحياة الروحية وبعض أفكارها كالصدق والاخلاص والعبادة . اما الابحاث الخالصة فتتكلم في هذا وذاك من المواضيع الروحانية الاسلامية التقليدية ، ككتاب والتوحيد ، مثلا ، من وجهتي النظر اللاهوتية والصوفية ، و كد وكتاب الفناء ، حيث يدرس المؤلف فيه الشروط التي تؤدي الى حالة البقاء ، و « آداب المفتقر الى الله ، و « دواء الارواح ، الخ...

٢ – ولا بد من تبيان نقطتين هنا من تعاليم هذا الاستاذ الكبير بالاستناد الى الاعتبارات التي عرضناها سابقاً (الفصل السادس ١٠) فنشير أولاً الى ان روحانية الجنيد مرتبطة بمثنوية الشريعة (او القانون الالهي الذي يتغير من نبي الى نبي ) والحقيقة (الحقيقة الروحانية الباقية ). ونحن نعرف مما سبق ان هذه المثنوية قد احدثت منذ البداية ظاهرة التشيع الدينية ونعلم انها ركيزة علم إمامتها . ولقد عارض الجنيد تطرف بعض الصوفية الذين كانوا يستنتجون من تقدم الحقيقة و الأونتولوجي ، على الشريعة ، بطلان الشريعة وانتساخها عند دخول الصوفي في حرم الحقيقة الى الحد" الذي يسمح بتجاوزها . ونحن نعرف ان الافتراق الذي حدث بين الشيعة الاثني عشرية والاسماعيلية قسد نعرف ان الافتراق الذي حدث بين الشيعة الاثني عشرية والاسماعيلية قسد

أما النقطة الأساسية الثانية في مذهب الجنيد ، فتظهر من عقيدة التوحيد باعتبارها اساس تجربة الاتحاد الصوفي . وليس من شك في ان الجنيد قد احتضن هذه المسألة في كل شمولها وكرس لها كتاباً كاملا . فالتوحيد بالنسبة اليه ليس برهنة " ( وتبيانا ) لوحدة الموجود الالهي بواسطة حجج عقلية كا يفمل ذلك لاهوتيو الكلام وحسب، وإنما هو عيش لوحدة الله المتعالية نفسها . واذا كان هذا الالحاف خصيصة " روحانية صادقة ، إلا انه يذكرنا كذليك بالامام السادس جعفر وهو يعلم بطانته كيف كان يتأمل النص القرآني حتى بالامام السادس جعفر وهو يعلم بطانته كيف كان يتأمل النص القرآني حتى يسمعه مثلاً سمعه من أوحي اليه من الذي أسمعه إياه [ أي مثلما سمعه عمد من جبريل ] .

## ٤ ـ حكيم الترمذي

1 — حكيم الترمذي ، او الترمزي بحسب اللفظ الفارسي ، ( ابو عبد الله عمد بن علي الحسن او الحسين ) عاش في ( القرن الثالث هم التاسع م ) ولا نعرف ، لا تاريخ ميلاده ووفات الصحيح ، حتى ولا الخطوط الكبرى في السيرة الخارجية لهذا الايراني البلخي . ويقتصر كل ما نعرف عنه على أسماء بعض معلميه وقصة منفاه من ترمذ مسقظ رأسه . ونعلم كذلك أنه تابع دراساته في نيشابور . وفي مقابل ذلك فقد ترك لنا الترمذي بعض الأخبار المهمة عن حياته الداخلية وتطوره الروحي ( وهي سيرة ذاتية اكتشفها هلموت راياتر مؤخراً ) وبخلاف ذلك فان حكيماً قد ألتف كتباً عديدة حفظت في أغلبها .

٢ - يرتكز مذهب الترمذي الروحاني أساسًا على فكرة الولاية . ولهذا

فان المسائل التي نشرناها في ملاحظاتنا الاولية ( أعلاه الفصل السادس ، ١ ) ضرورية لنا هنا تماماً . وذلك ان فكرة الولاية هنا وكا نعلم ذلك مما سبق ( أعلاه الفصل الثاني ، ٢ ) ، هي اساس التشيع نفسه، وان مفهوم ومضمون هذه الكلمة موجود في النصوص التي تروي تعاليم الأئمة ، قبل سواها . فيبدو والحالة هذه ، ان اعمال الترمذي هي اعمال او واحدة من اعمال ، يظل علينا ان ندرس كيف وبأية سيرورة [ سياق ] قد توصلت الى هذه المفارقة من القول بولاية بدون علم إمامة باعتبار ان هذا الاخير اساس الاولى . وسنكتفي هنا بملاحظتين اثنتين :

الأولى: هي ان الترمذي يميز بين ضربين من الولاية: الولاية المامة والولاية الخاصة . ويمد فكرة الاولى [الولاية المامة] على مجموع المسلمين: فنطق الشهادة يكفي لخلق صلة مع الولاية ، تلك الولاية التي تصبح الصلة مع الله كذلك . وهي عامة ( او مشتركة ) بين جميع المؤمنين بمن قبلوا بالرسالة النبوية . أما الولاية الخاصة فهي واقع روحانية ، أصفياء الله [ او اصدقاء الله ] ، الذين يتكلمون معه او يتصلون به في حالة من الاتحاد التصاعدي الفعال . ولا بعد لنا من ان نتذكر ان فكرة الولاية المزدوجة هي فكرة قالت بها وشيدتها المعقيدة الشيعية قبل سواها . ولانه ليس لدينا مجال لاقامة مقارنة بين الاثنين لسوء الحظ فانه يجب علينا ان نرجع الى المحتوى الشيعي الأصيل لهذه الفكرة المزدوجة ( أعلاه ۲ ، أ ، ۳ ) . فلا يبقى لنا اذن سوى ان نلاحظ ان في صوفية الترمذي فساداً جذرياً في بنيانها او شيئاً من ( علمنة ) مفهوم الولاية العامة .

وأما الملاحظة الثانية فعن علاقات الولاية والنبوة في مذهب الترمذي ، فالولاية في رأيه تشمل مجموع الأنبياء بالاضافة الى مجموع المؤمنين عموماً. وذلك لان الولاية هي منبع إلهامهم واساس رسالتهم النبوية. وكان الترمذي يقول بأن الولاية في ذاتها هي في مرتبة أسمى من مرتبة النبوة الأنها دائمة

وليست مرتبطة للحظة من الزمن كما هو الحال مع النبوة . وفي حين ان دور النبوة يكتمل تاريخياً بقدوم آخر نبي فان دور الولاية يشير الى نهاية الأزمنة نتيجة لوجود الأولياء .

بالغا ما بلغت فائدة هذه الترسيمة ، إلا انها لا تفيد احداً من الناس ممن اعتادوا على علم النبوة الشيعي ، بشيء ؛ إلا ان يقول أن توازن هذا العلم يكن ان ينقلب وبدون ان ينتب احد ، فيا لو كانت المصادر الأخرى مفقودة . ولقد رأينا سابقا (أعلاه الفصل الثاني ) كيف ان فكرة دور الولاية الذي يتلو دور النبوة ، هي بدهية اساسية في التشيع وحكة اللدنية ، وكيف انها تفترض بعثد أن اثنين الحقيقة النبوية الباقية باعتبار ان كلا من علم النبوة وعلم الامامة يفتقر واحدهما للآخر . وهاتان الملاحظتان مترابطتان ، وذلك لأن ما نلاحظه في هذه النقطة او تلك ، هو ان كلا منهن تمثل عملية تنتهي دائما الى الاحتفاظ بفكرة الولاية مستبعدة علم الإمامة الذي هو معينها وأساسها . وهكذا تنظرح امامنا مسألة كبيرة ستؤثر على تاريخ الروحانية الاسلامية في وهكذا تنظرح امامنا مسألة كبيرة ستؤثر على تاريخ الروحانية الاسلامية في وهكذا تنظرح امامنا مسألة كبيرة ستؤثر على تاريخ الروحانية الاسلامية في ولمكنها ليست مشكلة بالنسبة للمؤلفين الشعة .

#### ه - الحسلاج

١ — الحلاج هو ألمع الشخصيات التي تمثيل الصوفية بمما لا يقبل الشك. فقد تجاوزت سمعته دائرة النخبة من المسلمين الروحانيين الضيقة ، كما دَوَّت مأساة سجنه ومحاكمته في بغداد مثلما دوى استشهاده في سبيل الاسلام الصوفي في الآفاق. والادب الذي كتب عنه في كل اللفات الاسلامية جم وكثير. وتعم شهرته حالياً بلاد الغرب بفضل اعمال لويس ماسينيون الذي كان طابعاً وشارحاً له . ونحن نرجع الى هذه الاعمال ونتوقف عندها مكتفين في هذه اللحظة بسيرته التي تمثل ، في حد ذاتها ، تعليماً كاملاً .

٧- هو ابو عبدالله الحسين بن منصور الحلاج، وهو حفيد رجل زرادشتي؟ ولد في طور ( او تور ) من مقاطعة فارس ( جنوبي غربي ايران ) في جوار قلعة البيضاء (١) ، في سنة ٢٤٤ ه / ٨٥٧ م . تلقى تعليمه وهو بعمد حدث على صوفي شهير هو سهل بن التستري ثم صاحبه بعد ذلك في منفاه بالبصرة . وفي سنة ٢٦٢ ه / ٩٦٧ م انتقل الحلاج الى بعمداد حيث تتلف على عثان بن عمر المكي أحد كبار الأساتذة الروحانيين في تلك الحقية ، وبقي بصحبته ثمانية عشر شهراً تزوج أثناءها ابنة احد زملائه . وفي سنة ٢٦٤ ه / ٩٧٧ م تعرق الحلاج بالجنيد ( انظر اعلاه الفصل السادس، ٣) ومارس تحت إشرافه و تمارين ، الحياة الروحية ، وألبسه الجنيد الخرقة بيده . إلا ان الحلاج عاد فقطع علاقاته مع الجنيد وغالبية أساتذة الصوفية بعد عودته من حجته الأولى فقطع علاقاته مع الجنيد وغالبية أساتذة الصوفية بعد عودته من حجته الأولى الى مكة . ثم انتقال الى تستر [ واسط ] ( جنوبي غربي ايران ) ومكث هناك اربع سنوات . وأهم ما في هذه الحقبة هو اختلافه المتزايد مع الفقهاء وأهل السنة .

إلا ان العلاقات عادت فتوترت حتى ان الحلاج عاد فرمى ، خلل السنوات الأربع التي تلت ذلك ، بخرقته الصوفية ليختلط بالشعب واعظاً مرغباً بالحياة الروحية . ويقال انه كانت له علاقات طيبة جداً بالطبيب الفيلسوف الرازي ( انظر أعلاه الفصل الرابع ، ٤ ) ومع المصلح والاشتراكي ، أبو سعيد الجنابي وحتى مع بعض السلطات الرسمية مثل الأمير حسن بن علي التودي . ثم جاب الحلاج المقاطعات الايرانية من خوزستان في الجنوب الغربي الى خراسان في الشمال الشرقي وكان يمارس الحياة الدينية بدون ان يعير الأعراف القائمة كبير التفات داعياً الناس الى ممارسة الحياة الداخلية . وفي سنة ١٩٦٩ م م أتم الحلاج حجته الثانية الى مكة ثم انتقل الى مناطق بعيدة في الهند

 <sup>(</sup>١) هكذا يسميها ياقوت الحموي في معجم البلدان : « هي اكبر مدينة في كورة اصطخر ٠
 وسميت البيضاء لأن لها قلعة بيضاء تبيز من بعد ويرى بياضها » .

وتركستان او قل الى حدود الصين . ولقد استطاع ان يكسب محبة الجميسع فكان يدعى بالشفيع وقد أسلم بفضل إشعاعه الكثيرون .

سنتين ثم عاد الى بغداد واستقر فيها مكرساً نفسه للوعظالُعام ويختار لمواعظه سنتين ثم عاد الى بغداد واستقر فيها مكرساً نفسه للوعظالُعام ويختار لمواعظه المواضيع الروحانية والميتافيزيقية الكبرى . كان يعرض مذهبه ويؤكد ان غاية الكائنات جميعاً ، وليس الصوفي وحده ، هو الاتحاد مع الله ، وهو اتحاد يتحقق بالحب ويحتاج الصوفي فيه الى عمل إلهي تحويلي ينقل الموجود الى وضعه الأسمى . غير ان هذه الأفكار العظيمة ما لبثت ان أثارت معارضة الناس له . فثمة معارضة الفقهاء ، وهناك معارضة الصوفيين وتحفظ بعض الصوفية .

أما الفقهاء فكانوا يأخذون على مذهبه في الاتحاد الصوفي ، أنه يخلط بين الالهي والانساني ، فينتهي الى ضرب من الحلولية . وأما السياسيون فكانوا يتهمونه بأنه يزرع الفتنة في العقول ويعاملونه كمشاغب . واما الصوفية فكانوا يلتزمون التحفظ حول شخصية الحلاج لأنهم كانوا بعتبرون انه كان يرتكب حماقة كبرى بنشره أسراراً إلهية على عامة من الناس لم تتهيأ لا لتلقيها ولا لفهمها . وكذلك كان حكم الشيعة والباطنية عموماً عليه ؛ فالحلاج قد ارتكب خطيئة في رأيهم بإبطاله نظام التقية جهاراً . وأخيراً فقد تآمر الفقهاء والسياسيون على اصدار فتوى ضده وحصلوا عليها اخيراً من فقيه بغداد الكبير ابن داود الأصفهاني اذ أعلن هذا الاخير ان مذهب الحلاج خاطىء ويشكل خطراً على العقيدة الاسلامية ، فجعل قتله حلالاً .

إ - أوقفت الشرطة العباسية الحلاج مرتين وسجن سنة ٣٠١ م ٩١٥ م ثم أدخل أمام الوزير ابن عيسى إلا ان هذا الاخير كان ورعاً متحرراً فعارض في إعدامه . وأبقي على الحلاج في السجن ثماني سنوات وسبعة أشهر . إلا ان الأمور عادت فاختلفت مع قدوم وزير جديد الى السلطة هو حامد وهو عدو لدود للحلاج وتلامذته ، فعاد أخصام هؤلاء الأخيرين الى ملاحقتهم وظلوا

يبحثون عن فتوى بالإعدام حتى حصلوا عليها من القاضي أبو عمر بن يوسف . وفي هذه المرة نفذت الفتوى بالرجل وأعدم الحلاج في الرابع والعشرين من ذي القعدة سنة ٣٠٩ هـ الموافق ٢٧ آذار سنة ٩٢٢ م .

# ٦ - احمصل الغزالي والعشق الخالص

١ - أظهرت لنا الفتوى التي أصدرت أعلاه ضد الحلاج ؛ إسم القاضي ابن داود الأصفهاني . وتظهر في هذه الواقعة المأساة العميقة التي كانت تعاني منها النفوس . ذلك ان ابن داود الأصبهاني هو فارسي كا يشير الى ذلك اسمه . ( ولقد توفي في سنة ٢٩٧ ه / ٩٠٩ م عن اثنين واربعين عاماً ) وهو مؤلف لكتاب ــ رائعة يمثل قمة النظرية الأفلاطونية في العشق بالعربية . ( كتاب الزهرة الكوكب المشهور ؟ كا يقرأ كتاب الزهرة ) وهو مجموعة مقطوعات واسعة يمتزج فيها الشعر بالنثر وتمجد الحب المثالي الأفلاطوني المتمثل في الحب المعذري . ولقد كان مصير مؤلف هذا الكتاب مطابقاً للمصير الذي طالما بي عذرة الاسطوريين ، وهم شعب مختار طاهر و يموت الفرد عندهم عندما بني عذرة الاسطوريين ، وهم شعب مختار طاهر و يموت الفرد عندهم عندما يحب ، والمؤلف يختصر ، خلال مجموعته الطويلة الاسطورة الافلاطونية التي يحب ، والمؤلف يختصر ، خلال مجموعته الطويلة الاسطورة الافلاطونية التي محدها في حوار و المائدة ، ليستنتج اخيراً : « وحكي عن أفلاطون انه قال ما أدري ما الهوى ولكنه جنون إلهي لا محمود ولا مذموم (١١) » .

<sup>(</sup>١) كتاب « الزهرة » ص ١٥ السطر ١٨ حق ٢٠ من الطبعة الاولى ١٩٣٢م/ ١٣٥١م. وهذه الطبعة مأخوذة عن النسخة الخطوطة الوحيدة الموجودة في دار الكتب المصرية . نشرها لويس نمكل البوهيمي بمساعدة ابراهيم طوقان .

ولقد بشر الحلاج هو الآخر بعقيدة الحب ومع هـذا فقد حكم عليه ابن داود . ولكي نفهم هذه المأساة فلا بد لنا من ان نتأمل في الموقف بجملته كا يتضح عندالصوفيين المتأخرين عن الحلاج وخصوصاً عند احمد الغزالي وروزيهان الباقلي الشيرازي ( المتوفي سنة ٢٠٦هم / ١٢٠٩م ) الذي كان افلاطونياً وفي نفس الوقت شارحاً وموسعاً للحلاج . نستطيع اذن ان نتكلم عن غوض او عن ازدواجية في هذه الافلاطونية الاسلامية ، وعن إمكانية ازدواجية [ او غوض ] موقفها امام الدين النبوي وذلك لأن ثمة طريقتين لعيشها وفهمها . وما يمكن ان نسميه تجلياً [ او ظهوراً إلهياً ] Théophanisme عند روزيهان ، وما يمكن ان نسميه تجلياً [ او ظهوراً إلهياً ] مقال يقيم ، هنا ايضاً ، ضرباً من الاتصال بين الظهر والباطن ( او المعنى المستور ) . فأما ابن داود ، وهو ظاهري ، فيرى ان المعنى المستور يظل مقفلاً . وأما روزيهان فيرى ان المعنى المستور للصورة الانسانية هو ظهور [ او تجليّ ] أصلي . فقد تكشيف الله لذاته في الصورة الآدمية ، في الانسان الملكوتي الذي أوجيد في عالم الأزل والذي يمثل صورته الخاصة . ولهذا فان روزيهان كان يتذوق أبيات الحلاج الشهيرة هذه بشكل خاص :

سبحان من أظهر ناسوته سر سنا لاهوته الثاقب ثم بدا خلاقيه ظاهراً في صورة الآكل والشارب

وكان يبني على هــذا السر صلة العشق الانساني والعشق الالهي . ولم يكن لابن داود ان يقر الحلاج على هذا القول فانحاز ضده .

ونحن لا نستطيع ان نورد هنا آخر كلمات ابن داود ولا السطور الأخيرة من « ياسمين العشاق » لروزبهان ( انظر القسم الثاني من هذه الدراسة ) ، ولكننا نستطيع ان نقول أن هذه الكلمات وتلك تعطينا نموذجاً كاملاً لوضعية ومصير افلاطوني الاسلام هذين في قلب الدين النبوي . ولقد كان ابن داود

(الافلاطوني) يخشى ، شأنه في ذلك شأن اللاهوتيين (من الحنسابلة الجدد وسواهم) ، ان يقع في التشبيه ، اي تشبيه الله بالانسان ، اذ ان همذا يفسد تعمالي الوحدانية المجردة ، اي المفهوم الظاهري المحض التوحيد . وقد رفض بعض الصوفية ان ينسبوا العشق Eros الى الله . واعتبر آخرون العاشقالعذري مثالاً للعاشق الصوفي الذي يتوجه بعشقه الى الله . الا أن في هذه الحالة ضربا من التحويل Transfert ، فتجري الامور كما لو كنا ننتقل من موضوع انساني الى موضوع إلهي . ولهمذا فان الافلاطوني (الثاني) روزبهان يرى ان مثل همذا التحويل الورع إن هو في حد ذاته الاشرك ، لأن من غير المكن ان غير بين وهدتي التشبيه والتعطيل الاعن طريق العشق الانساني ، فالعشق الالهي ليس تحويلاً للعشق الانساني ، وانما هو استحالة في العاشق الانساني ذاته . ولقد ليس تحويلاً للعشق الانساني ، وانما هو استحالة في العاشق الانساني ذاته . ولقد ليس تحويلاً للعشق الانساني ، وانما هو استحالة في العاشق الانساني ذاته . ولقد قاد الإدراك الظهوري للجال روزبهان الى علم نبوة جمالي .

فما يجب ان نذكره هنا هو ان (جماعة العشاق ) يجدون في روزبهان مثالهم الأكمل وهكذا تصبح هذه الثلاثية عشق حمعشوق عاشق ، سر التوحيد الباطني وفجيعة ابن داود الأصبهاني تكمن في انه لم يستطع ان يتنبأ بهذا السر وان يعيشهذه الوحدة الالهية اما احمد الفزالي وفريد العطار ، فسيعلمان أنه اذا كان العاشق يتأمل نفسه في المعشوق ، فان المعشوق لا يستطيع في مقابل ذلك ، ان يتأمل نفسه وجماله الا في نظرة العاشق الخالص ، يجوهر فان العاشق والمعشوق في مذهب احمد الغزالي عن العشق الخالص ، يجوهر أحدها الآخر في وحدة حقيقة العشق .

٢ -- احمد الغزالي ( المتوفي سنة ٥٢٠ ه / ١١٢٦ م في قزوين من أعمال الران ) ، هو أخ ذلك اللاهوتي الكبير ابو حامد الغزالي ( الفصل الخامس ، ٧ ) ، ولعله قد أفلح في ممارسة بعض التأثير عليه ، ولكنه لم يفلح في إيصال هذا الهوى الجامح للعشق الخالص اليه ، ولا تلك الرغبة التي تشتمل في تأليفه وتبقى بدون عزاء ، ( لويس ماسينيون ) . ولقد مارس ذلك المحتصر الذي

ألته بلغة فارسية صعبة ومركزة (سوانح العشاق) تأثيراً كبيراً. ويتألف هذا الكتاب من مقطوعات ، وتتعاقب فصوله القصيرة فلا تجمع فيا بينها الا صلة متراخية ، ولكنه يقدم سيكولوجية دقيقة جداً . وكا كتب عنه هلموت رايتر ، وهو صاحب الفضل في طباعة هـذا المتن الثمين : « انه لمن الصعوبة بحكان ان نجد كتاباً يبلغ فيه التحليل النفساني مثل هذه الغزارة » . ونحن نترجم لك مقطعين قصيرين منه :

( 1) حقیقة عشق جون بیدا شوذ عاشق قوت معشوق آیذنه معشوق قوت عاشق ، زیراکه عاشق در حوصله، معشوق تواند کنجید ، أما معشوق در حوصله، عاشق نکنجد .

(2) بروانه كه عاشق آتش آمذ قوت أو دد دوري إشراقست ، طلايه، إشراق اورا ميزباني كنذ ودعوت كنذ واو ببتر همت خوذ در هواي طلب أو برواز عشق مي زند ، أما برش جندان بايذ تابذو رسذ ، جون بذو رسيذ نيز (؟) اورا روشي نبو ذ ، روش آتش دا بوذ درو واورا نيز قوتي نبوذ قوت آتش را بوذ ، واين بزرك سر يست ، يك نعفس أو معشوق خوذ كردز كال أو إينست ، (39) .

عشق هتيست كه أو معشوق متعالي صفة خواهذ ، بس هو مشوق كه در دام وصال تواند افقاد بمعشوقي نبسندد اينجا بوذكه جون يا ابليس كفتند: 
و وإن عَليَنكَ لَعَنيَتي » ( ٣٨ / ٣٨ ) كفت « فيبعز تِك ( ٣٨ / ٣٨ ) يعني من خود اذ تو اين تعز ز دوست دادم كه ترا هيج كس دروا نبو د ودر خورد نبو د ، كه اكر تدا جيزى در خورد بودى آنكه نه كال بودى در عزت (64) (1) » . وهكذا تنشأ تلك القضية الشهيرة نعني « إبليس الملمون بالحب » .

 <sup>(</sup>١) هذا النص مأخوذ من كتاب « سوانح احمد غزالي » الذي صححه هلموت واياتر ونشر=

٣ - وليس بامكاننا ان نفصل إسم احمد الغزالي عن اسم تلميذه المفشل: عين القضاة الهمداني الذي مات مقتولاً عن ثلاث وثلاثين سنة ( ٥٢٥ هـ ١١٣١ م ) . ولقد كان مصيره المفجع على غرار مصير الحلاج وبالمصير الذي سيلاقيه السهروردي ( أدناه الفصل السابع ) شيخ الإشراق . كان عين القضاة قاضياً ومتصوفاً وفيلسوفاً ورياضياً . وتجد احد كتبه ( التمهيدات ) غنياً جداً بالمعلومات عن قضية العشق الصوفي خصوصاً ، وهو يشرح فيه مذهب أحمد الغزالي . وقد شرح هذا الكتاب بتطويل كبير ، صوفي هندي من القرن الخامس عشر هو السيد محمد حسين جيزو دراز: « ازدانت العظمة الالهية فحل الكلام واختفى الكاتب » . « الله متعال جداً فسلا يعرفه الأنبياء فاهيك بسواهم » .

في استامبول مطبعة معارف ١٩٤٢ لجمعية المستشرقين الالمانية ورقم الكتاب بين النشريات
 الاسلامية التي تصدر عن هذه الجمعية هو ١٠٠

وهذا النص من فصل رقم ٣٩ اي صفحة ٩٥ من الكتاب ثم كل الفصل ٦٤ اي صفحة ٩٤ من الكتاب وهذه هي ترجمته العربية :

« حينا يوجد العشق حقيقة ، يصبح العاشق قوتاً لممشوقه لا الممشوق لعاشقه إذ يمكن ان يحتوي العاشق وجود ( حوصله م) المعشوق ( . . . ) فالفراشة التي تمشق النار ، يكون وجودها في البعد عن الشعلة . فظل الشعلة يستضيفها ويدعوها ، والفراشة تطير ، بأجنعة همتها ، في أجواه طلب الشعلة ، ولكن يجب ان يكون طيرانها محدوداً بالوصول الى الشعلة . وحمنا تصل اليها لا يكون لها وجود . فليس للفراشة بعد الوصول ( او الوصال ) ، ان تخطو نحو الشعلة وانحا هي الشعلة تسري في ذات الفراشة . فليست الشعلة قوت الفراشة وانحا الفراشة هي قوت الشعلة ومذا السمة ومذا مر عظيم . ففي لحظة تصبح الفراشة معشوقة لذاتها ( لأنها اصبحت الشعلة ) وهسذا هو كافحا . ( من فصل ٣٩ ) .

« المشق له همة عالية لأنه يتطلب الممشوق ذا الصفات المتمالية . فكل معشوق يمكن الوصول الله لا يخساره العشق . من هنا فعينا قبل لإبليس : « وإن عليك لعنق » ( الآية ٧٨ من سورة ص ) ، قسال : « فبعزتك » ( الآية ٧٨ من نفس السورة ) ويقصد انه يعشق من الله تعززه الذي لا يمكن ان يصل اليه أحد ولا يمكون في متناول أحد . ولو كان ثمة شيء جدير بك لما كان لك الكال والقوة » ( فصل في همة العشق رقم ١٤ ) ،

إلى وإلى المتوفي المناسبة عنا ان نغفل ذكر مجدود بن آدم الضاعي (المتوفي المتوفي المتوفي بالفارسية . حوالي وء هم المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد ويصف فيها على وأهم تآليفه قصيدة طويلة سماها «سير العباد الى المعاد » ويصف فيها على شكل سرد قصصي يأتي بصيغة المتكلم المفرد ، سياحة في عالم الأفلاطونيين المسلمين . وتتم هذه الرحلة بشخص العقل نفسه (او ما كان يسميه العشاق في عصر دانتي به Madonna intelligenza) . ولقد كان هذا هو موضوع قصة ابن سينا «حي بن يقظان » وقصص السهروردي النثرية وكل ذلك الأدب الذي يحكي عن موضوع المعراج . وهنا ايضاً ستجد تلك البنية التي ستتوسع في الملاحم الصوفية الواسعة التي كان ينظمها بالفارسية فريد الدين العطار وعسار التبريزي والجامي وآخرون أقل شهرة .

ه – قد تسمحلنا هذه الاشارات المختصرة بأننعرف ما يدعى «بميتافيزيقا الصوفية». ويسير بنا روزبهان الشيرازي نحو القمة التي يمثلها معاصره الفتى محي الدين بن عربي الذي يشكل بجمل حكمته الالهية الصوفية تراثاً لا نظير له. ولقد خلفنا وراءنا الفلاسفة « الآخذين بالهلينية » فهل يلتقي السبيل الذي اتبعوه بميتافيزيقا الصوفية ؟ ام ان اهداف كل منها متباعدة الواحدة عن الاخرى لدرجة انها تبرر سخرية الصوفية من الفلاسفة وقد رأوهم يتخبطون دون ان يتمكنوا من الوصول الى سواء السبيل . أما نحن فنستطيع ان نجيب بأن فلسفة السهروردي وميلاد الفلسفة الاشراقية معه ، إنما تستجيب لتلك المتطلبات العميقة التي تقتضيها تلك الثقافة التي لا يمكن ان يفصل فيها بين تاريخ الفلسفة وتاريخ الروحانية .

#### القصل السابع

## السهروردي وفلسفة النور

## ١ - إحياء حكة فارس القديمة

١ - تجعلنا دراساتنا المتأخرة في موضع نحسن فيه تقدير أهمية مؤلفات شهاب الدين يحيى السهروردي الذي يكنى عنه عادة باسم و شيخ الاشراق ، وتقع هذه المؤلفات على مفترق طرق في موقع ممتاز . ترك السهروردي همذا العالم قبل ابن رشد بسبع سنوات تماماً ، أي في نفس اللحظة التي كانت و المشائية العربية ، في الاسلام المغربي تجد تجسيدها الأخير في مؤلفات ابن رشد ، حتى ان المؤرخين الغربيين نتيجة لخلط مشؤوم بين مشائية ابن رشد والفلسفة ، قد ظلوا يعتبرون ان مصير الفلسفة في الاسلام قمد انتهى مع ابن رشد . هذا من جهة ، ومن جهة ثانية فقد أنارت اعمال السهروردي الطربق الجديد الذي مشى عليه العديد من المفكرين والروحانيين حتى أيامنا همذه ، ولقد ألحنا فيا سبق الى ان الأسباب التي أدت الى سقوط واختفاء السينوية اللاتينية هي نقسها التي أدت بالمقابل الى استمرار السينوية في ايران ؛ ولكن مؤلفات السهروردي لن تغيب لسبب او لآخر ، من أفق هذه السينوية .

٢ – ويظل وجه السهروردي (الذي يجب ألا نمزجه مع أسميائه الصوفيين

عمر وابو النجيب السهروردي ) مزداناً بفتنة الصبا ، وذلك لأن مصيره البائس انتزعه من مشاريعه الواسعة في زهرة العمر . فقد كان له من العمر ٣٩ سنة ( ٣٨ سنة قمرية ) . ولد سنة ٤٩٥ ه / ١١٥٥ م في الشمال الغربي من ايران في ميديا القديمة بسهرورد ، وهي مدينة كانت لا تزال مزدهرة ابات الاضطرابات المغولية ، وقد درس في حداثته الباكرة في مراغة بأذربيجان ، ثم قدم أصبهان في وسط ايران؛ ولا بد انه وجد السئنة السينوية لا تزال حية هناك . ثم أمضى بعدها عدة سنوات في الأناضول (١١ حيث تلقى احسن استقبال من عداة من أمراء روم السلاجقة واخيراً تحول الى سوريا السي لن يعود منها ابداً . وقد اقام عليه الفقهاء دعوى سيتضح معناها في نهاية هدا الفصل . وما كان لشيء ان يخلصه من نقمة ذلك الشخص المتعسب الذي هو صلاح الدين الأيوبي ، حتى ولا صداقة حاكم حلب ابن صلاح الدين الملك الظاهر الذي اصبح فيا بعد صديقاً حميماً لابن عربي . فمات شيخنا الفتى بصورة سرية في قلعة حلب في ٢٩ تموز سنة ١١٩١ م . وكُنتَّاب السير عموماً يدعون عالشيخ المقبول ، اما تلامذته فيفضلون ان يدعوه بالشيخ الشهيد .

٣ - ولكي نفهم منذ البداية مقصد مؤلفات السهروردي ، فلا بد لنا من ان ننتبه الى الفكرة المبطنة التي تشير اليها تسميته لكتابه الرئيسي ، بحكمة الاشراق ، وهي فكرة حكمة لدنية مشرقية سيتابعها بتصميم واضح كإحياء لحكمة فارس القديمة . والوجوه الكبيرة التي تتحكم في سير المذهب هي «هرمس وافلاطون وزرادشت ، . فلدينا اذن الحكمة الهرمسية من جهة ( ولقد سبق

<sup>(</sup>١) يذهب الاستاذ المؤلف الى هسذا الرأي نفسه في ص ٩٨ من الطبعة العربية التي حققها بعدي لرسالة « اصوات اجنحة جبريل » ، ومن قبله ذهب الاستاذ ماسينيون الى نفس الرأي في « نصوص لم تلشر » باريس ١٩٢٩ . وهم يستندون في ذلك الى « تاريخ السلاجقة » لمكرمين خلبل ثم الى كتاب « اللمع في البدع » لإدريس بن بيدكن التركاني وكذلك الشهر زوري في مخطوط جامعة القاهرة رقم ٢٠٠٧ ورقة رقم ٢٣٤ .

لابن وحشية ان أشار الى تقليد يجعل الاشراقيين فئة كهنوتية يرجع نسبها الى أخت هرمس) ومن جهة ثانية ، فان الربط بين افلاطون وزرادشت، والذي قام بمثله الفيلسوف البيزنطي Gémiste Pléthéon في مطلع عصر النهضة ، هو العامل المميز للفلسفة الايرانية في القرن الثاني عشر .

والآن ، فان ما يجب ان نسجله من المبادى، ذات الفحوى السهروردية ، هي مبادى، « المشرق » و « الحكمة اللدنية المشرقية » . ولقد كنا أشرنا فيما سبق الى وجود مشروع «حكمة» او « فلسفة مشرقية » لدى ابن سينا . والسهروردي يعي علاقته مع سابقيه حول هـنه النقطة تماماً . فقد عرف « الكراريس (۱) » التي تبدو وسيلة للحفاظ على منطق المشرقيين ، كا عرف ما بقي من مسائل « كتاب الانصاف » ( اعـلاه الفصل الخامس ، ٤ ) . وأكثر من هذا فقد أفاد من فكرة المشرق كا تبدو في قصة «حي بن يقظان». وهو يعرف ذلك حتى أنه عندما يتابع تأليف القصص الرمزية التي تعنى بالتعليم الروحي ، على غرار ابن سينا ، تجده يمتدح القصة السينوية إلا انه يقوم بما يشبه بادرة إشارة رائعة ، لكي 'يسجلّل ان قصته عن « الغربة الغربيسة » يشبه بادرة إشارة رائعة ، لكي 'يسجلّل ان قصته عن « الغربة الغربيسة » تبتدىء حيث تنتهي قصة ابن سينا ۱۲ . غير ان الشيء الذي لا يرضيه في

<sup>(</sup>١) لا بل ان المؤلف يشير في مقدمته على « مجموعة في الحكمة الالهيــة » ص IL هامش رقم ho ه الى ان الملا صدرا كان يحوز هذه الكراريس وإن لم يكن يناقشها .

<sup>(</sup>٢) لعل المؤلف يشير الى مطلع قصة «حي بن يقظان » للسهروردي ص ١٣٥ من طبعة المحد امين بالقاهرة ارص ٥٧٥ من «قصة الفربة الفربية » من طبعة المؤلف: « اما بعد فاني لما رأيت قصة حي بن يقظان صادفتها مع ما فيها من عجائب الكلمات الروحانية والإشارات العميقة متعرية من توبحات تشير الى الطور الاعظم ( ... ) المستودعة في رموز الحكساء ، الخفية في متعرية من توبحات تشير الى الطور الاعظم ( ... ) المستودعة في رموز الحكساء ، الخفية في «قصة سلامان وابسال » التي زتبها صاحب قصة «حي بن يقظان » ، وهو السر الذي ترتب عليه مقامات اهل التصوف واصحاب المكاشفات، وما أشير اليه في رسالة «حي بن يقظان » الا عليه مقامات اهل التصوف واصحاب المكاشفات، وما أشير اليه في رسالة «حي بن يقظان » الا في آخر الكلمات ، فأردت في آخر الكلمات ، فأردت ان أذكر منه شيئاً في طراز قصة سميتها انا «قصة الغربة الغربية ». » . ولتناكد من هذا الفهم انظر مقدمة المؤلف علهذه الرسالة ص 88 من نشرته لها عام ١٩٥٧ في «مجوعة دوم مصنفات».

القصص الرمزية هو ذات الشيء الذي لا يرضيه في المسائل التعليمية . فلقد أقام ابن سينا مشروع و فلسفة مشرقية ، حقا ، ولكن مشروعه ، نتيجة لأسباب قاطعة ، مهيأ الفشل . واذاً فان شيخ الاشراق يدعو أيّا من أراد التعرف الى و الحكمة المشرقية ، ، الى دراسة كتاب هو . فالتقابل الذي طالما أريد إقامته بين فلسفة ابن سينا و المشرقية ، وفلسفة السهروردي و الاشراقية ، ان هو إلا تقابل لا يستند الى معرفة كافية النصوص ، ولذلك لأسباب لن نستطيع ايرادها هنا (١) .

اما السبب الذي يشرح به السهروردي قصور ابن سينا عن تحقيق مشروع الفلسفة المشرقية ، فهو أن ابن سينا يجهل الأصل المشرقي نفسه ، الأصل الذي نماء أيحق الصفة المشرقية . فابن سينا لم يعرف هذا الاصل الذي نشأ لدى حكاء فارس القديمة ( الحسروانيين ) والذي هو الحكمة اللدنية الحقيقية . و وكان في الفرس ، يقول شيخنا ، أمة يهدون بالحق وبه كانوا يقولون ، حكاء فضلاء غير مشبهة المجوس ، قد أحيينا حكمتهم النورية الشريفة التي يشهد بها ذوق أفلاطون ومن قبله، في الكتاب المسمى بحكمة الاشراق وما سبقت الى مثله (١٢)».

وكذلك كان رأي خلفائه الروحيين . فصدرا الشيرازي يتكلم عن السهروردي كر شيخ أتباع المشرقيين والمحيي رسوم الفرس في قواعد النور والظلمة (٣٠) ، هؤلاء المشرقيون يتصفون ايضاً بأنهم أفلاطونيون . فشريف

<sup>(</sup>١) يقصد المؤلف الى كتاب نللينو « di Avicenna. RSO X (1925 ) واقة لا يمكن قراءة لا يمكن قراءة الله كل خساص على انه لا يمكن قراءة مشرقية على انها مشرقية والمؤلف وإن كان لا يرد على نللينو هنا الا انه يرد عليه في مقدمته على المجموعة في الحكة الالهية ، في الصفحة XXXVII وما يليها. وسيعود المؤلف فيذكر اسم نللينو صراحة في « مشرق الانوار » من هذا الفصل الفقرة » .

<sup>(</sup>٢) « رسالة كلمان التصوف » (٢)

<sup>(</sup>٣) الملا صدرا الشيرازي «كتاب الاسفار الاربعة » ط. طهران ١٣٨٢ صفحة ٥٨٠ . ومقدمة المؤلف عل « مجموعة دوم مصنفات » بطهران ص 7 .

الجرجاني 'يعر"ف الاشراقيين او المسرقيين ( كفلاسفة رئيسهم أفلاطون '''). ويقول أبو القاسم الكازروني ( ١٠١٤ هم / ١٠٠٦ م ) ( كا ان الفارابي هو عجد"د فلسفة المشائيين واستحق لهذا لقب ( المعلم الثاني ) كذلك السهروردي فقد أحيا وجد"د فلسفة الاشراقيين في العديد من كتبه وأبجاثه » . فالتقابل بين الاشراقيين والمشائيين هو متأخر جداً . وإذن فمصطلح و أفلاطونيي فارس » يشير الى هدذه المدرسة التي ستكون إحدى خصائصها ان تؤو"ل الناذج الأصلية [ المثل ] الافلاطونية بتعابير علم – ملائكة زرادشتي .

إلى والسهروردي بوسع هذه الفكرة الرئيسية في مدونة واسعة ( ١٩ كتاباً ) . فهي واسعة اذا ما فكرنا بقصر حياته . وتتألف نواة هذه المدونة من ثلاثية عقائدية : ثلاثة أبحاث وكل منها ثلاثة كتب ؟ وهي تشمل المنطق والطبيعة والميتافيزيقا . وكل مسائل المنهاج المشائي تجدها مبحوثة في هذه الكتب وذلك لسببين : أولاً في سبيل تقديم إلمامة شاملة باعتبار ان التكوين الفلسفي المكين هو أمر ضروري لكل من يريد ان يسير في السبيل الروحي. فاذا كان حقاً علىكل من يتراجعون أمام هذا السبيل الروحي ان يكتفوا بالتعليم المشائي ، فانه لا بد بالتالي بالنسبة لمن يمضون فيها ، من ان يحرروا الحكمة اللدنية من الجدل العقيم الذي أعتم به المشائيون والمتكلمون، مدرسيو الاسلام، سبيل هذه الحكمة . فاذا حدث ان انبثقت فكرة المؤلف العميقة خسلال أبحاثه هنا وهناك، فذلك إنما يكون بالرجوع دائماً الى الكتاب الذي تمهد له هذه الابحاث ، الكتاب الذي يحتوي سر المؤلف : كتاب « حكمة الاشراق » .

<sup>(</sup>١) الإشراقيون طائفة رئيسهم افلاطون » الجرجاني « كتاب التعريفات » القاهرة ١٣٠٦ وهــــذا تعريف قريب من قول السهروردي في فقرة ١٤٠ من المطارحات : « إمام اهل الحكة رئيسنا افلاطون » ، وقوله : « الاشراقيون رئيسهم افلاطون والمشائيون ورئيسهم ارسطو » . وانظر في ذلك صفحة XXV من مقدمة المؤلف على رسائل السهروردي ، « مجموعة في الحكمة المؤلف » .

فحول هذه الرباعية التي يتكون منها هذا الكتاب ، وحول الثلاثية الاخرى ، تتحلق مجموعة من الكتب الصغيرة ، وهي مؤلفات منهجية قليلة الانتشار في العربية والفارسية . ويكتمل مجمل هذه المؤلفات بدور خاص من القصص الرمزية سبق ان أشرنا اليها ؛ وقد كتب معظمها بالفارسية ووفقاً للمخطط التربوي الروحي للشيخ ، وهي تمدنا ببعض مسائل التأمل التحضيري . ويتوج كل هذا بضرب من « كتاب الساعات ، ويتألف من مزامير وإشارات الى الكائنات النورانية .

وينبثق مجمل هذه المؤلفات من تجربة شخصية يشهد بها المؤلف وهو يشير الى و ارتداد حدث في طفولته ، اذ انه ابتدأ حياته بالدفاع عن فيزيقا المشائيين الساويين (۱). فقد أوقف عدد العقول على عشرة (او خمسة وخمسين). وهذا هو العالم الروحي المقفل الذي رآه يتلألأ خلال رؤية ذهولية ، حيث بدت له كثرة من هذه والكائنات النورانية ، التي كان يتأملها هرمس وأفلاطون ، وهذه الأضواء المينوية ينابيع اله وخرة ، والرأي [عظمة وسلطان النور] التي أخبر عنها زرادشت ، ووقع خلسة نحوها الملك الصديق كيخسر و المبارك اليها فشاهدها (۱).

ويعود بنا اعتراف السهروردي الذهولي الى واحــد من المبادىء الأساسية

<sup>(</sup>١) « رصاحب هذه الاسطر كان شديد الذب عن طريقة المشائيين في إنكار هدفه الاشياء عظيم الميل اليها ، وكان مصراً على ذلك لولا أن رأى برهان ربه » . كتساب « حكمة الاشراق » فقرة ١٦٦ ص ١٠٥ . ثم يقول في ص ١٥٦ في رصية بآخر الكتاب من نفس الطبعة : « وقد أبقاء النافث القدسي في روعي في يوم عجيب دفعة ، وإن كانت كتسابته ما اتفقت الا في اشهر لموانع السفر » .

<sup>(</sup>٢) « رمن لم يصدق بهــــذا (...) فعليه بالرياضات (...) فعسى يقع له خطفة يرى النور الساطع في عالم الجبروت ويرىالذرات الملكوتية والأنوار التي شاهدها هرمس وافلاطون والأضواء المينوية ينابيع الـ « خرة » والرأي التي أخبر عنهـــا زرادشت ووقع الملك الصديق كيخسرو المبارك اليها فشاهدها ». تتمة النص الاول من التعليق السابق من نفس المرجع ص ١٥٥٧.

في الزرادشتية: Xvarnah (١١)؛ نور العزة ( مُخرَّة بالفارسية ) انطلاقاً من هنا علينا ان نحاول إدراكاً جديداً موجزاً لفكرة الاشراق ولبنية العالم الذي تنظمه ولصورة الروحانية التي تعينها .

#### ٢ ـ مشرق الأنوار (إشراق)

١ - نلاحظ ونحن نجمع الاشارات السبق يعطيها السهروردي وشارحوه المباشرون، ان فكرة الاشراق ( وهو اسم يعني السنى والبهاء واشراق الشمس عند طلوعها ) تبدو على نحو ثلاثي : ١ - فلستطيع ان نفهم منها الحكمة الدنية التي يشكل الاشراق أصلها باعتبار انه يمثل ظهور واشراق الكائن معاً ، وفعل الوجدان الذي يكشف هسذا الكائن ؛ وعندما يكشفه يقوده الى الظهور ( ويجعل منه ظاهرة Phainomenon ) . وكا ان هسذا المصطلح يعني في العالم الحسي سناء وبهاء الصباح وأول بريق النجم ، كذلك فإنا فانه يعني في سماء الروح والمثالية ، لحظة تجلي المعرفة . ٢ - ونتيجة لذلك فإنا نفهم بالفلسفة المشرقية او بالحكمة اللدنية المشرقية ، عقيدة تستند الى محاضرة الفيلسوف للظهور الصباحي الأنوار المقولة وانسكاب مطالعها على الأرواح لدى مفارقة هذه الارواح للأجساد . فموضوع الكلام هنا اذاً ، هو فلسفة تفترض رؤيا داخلية وتجربة صوفية ، ومعرفة هي معرفة مشرقية بالنظر لانتسابها الى مشرق المعقولات الخالصة . ٣ - ونستطيع ان نفهم بغلسفة الاشراق فلسفة تشير الى حكمة الاشراقيين او المشرقيين اللدنية ، أي حكمة حكماء فارس

<sup>(</sup>١) Xvarnah Kavaêm (١) يضع لها المؤلف في هامشه ص ١٥٧ من المرجع السابق كلمة «كيان خر"ة » وكذلك في فهرسته ص ٣٣٤. يقول زرادشت: «خرة » نور يسطع من ذات الله تعالى وبه يرأس الخلق بعضهم عل بعض ويتمكن كل واحد من عمل او صناعة بمونته ، وما يتخصص بالمارك الأفاضل منهم يسمى «كيان خرة » .

القديمة ؛ وهذا ليس بسبب موقعهم على الارض وحسب ، وانما لأن معرفتهم نفسها كانت مشرقية، بمعنى انها كانت مبنية على الكشف والمشاهدة الصوفية. فهكذا كانت فلسفة الحكهاء اليونان القدماء في رأي الاشراقيين ، نعني كل فلاسفة اليونان باستثناء تلاميذ أرسطو الذين كانوا يقتصرون على التفكير الاستدلالي والاحتجاج المنطقي (١).

٣ - واذاً ، فان مفكرينا هؤلاء لم ينظروا اطلاقاً الى التقابل الاصطناعي الذي أراد نلينو ان يقيمه بين فلسفة السهروردي الإشراقية و « فلسفة ابن سينا المشرقية » . فهم يستعملون مصطلحات « اشراقيين » و « مشرقيين » و كيفيا اتفق ، فنحن بجاجة الى مصطلح وحيد لنقول به مشرقية لأنها هي نفسها معاً ، بمعنى ان موضوع الكلام هو معرفة مشرقية ؛ ومشرقية لأنها هي نفسها مشرق المعارف ( وتحضرنا بعض المصطلحات مبادهة : ,cognitio matutina مشرق المعارف ( وتحضرنا بعض السهروردي ذلك فانه يعود الى حقبة من حياته كان موضوع المعرفة يجهده فيها بدون ان يستطيع له حلا ؛ حتى كان ابصر ، وهو في حالة وسن بظهور أرسطو حيث اشتبك معه في جدال فعطن جداً . وهذه القصة تشغل عدة صفحات من أحد كتب السهروردي ونعني به كتاب « التلويجات العرشة (٢) » .

<sup>(</sup>١) هذه الفكرة تكرار لما ورد في مقدمة المؤلف نفسه على « مجموعة في الحكة الالهية » ص XXVII تحت عنوان « المعرفة المشرقية » . فالمؤلف يأخذ كلمة لقطب الدين الشيرازي يقول فيها : « حكمة الاشراق : اي الحكمة المؤسسة على الاشراق الذي هو الكشف ، او حكمة المشارقة الذين هم اهل فارس وهو ايضاً يرجع الى الأول لأن حكمهم كشفية ذوقية نسبت الى الاشراق الذي هو ظهور الأنوار العقلية ولمعانها وفيضانها بالاشراقات على النفس عند تجردها وكان اعتاد الفارسيين في الحكمة على الذوق والكشف وكذا قدماء يونان خلا ارسطو وشيعته فان اعتادهم كان على البحث والبرهان لا غير » . ثم يضيف المؤلف : « من هسذا النص القصير نستطيع ان نستخلص ثلاث تنائج » وهي ما يقرأه القارى اعلاه .

<sup>(</sup>٢) اي منالصفحة ٧٠ السطر الاول حق الصفحة ٤٧ السطر التاسع؛ اي الفقرة ٥٥ بكاملها. =

ولكن أرسطو الذي يتحدث اليه السهروردي هو أرسطو افلاطوني صريح، يحيث لا يستطيع احد ان يحمله مسؤولية صولات المشائيين الجدلية . فأول جواب يجيب به الباحث الذي يسأله هو التالي ( ارجع الى نفسك (۱) ، ثم يبدأ عندها تعليم تدريجي على معرفة النفس ثم على معرفة لا هي بنتيجة لتجريد ولا تمثيل (۱) لموضوع بتوسيط صورة شخصية ، وإنما معرفة عمائلة النفس ذاتها وللأنائية ؟ فهي في جوهرها اذا حياة ، نور ، ظهور ، شعور بذاته (۱) . وفي مقابل العلم التمثيلي الذي هو علم بالكلي المجرد او بالمطق ( علم صوري ) ، لدينا علم حضوري تصرق به النفس على الموضوع (١) وذلك بان الموضوع (١) وذلك بان الموضوع (١) وذلك بان المحضر نفسها . فظهورها هي نفسها لنفسها هو حضور هذا الحضور ، وهذا الحضور ، وهذا

<sup>=</sup> وقد نشر هذا الكتاب الاستاذ المؤلف مع بعض الكتب والرسائل الاخرى ضمن « مجموعة في الحكمة الالهية » في التشريعات الاسلامية ( وقم ١٦ استانبول مطبعة المعارف سنة ه ١٩٤٥ ) التي تصدر عن جمعية المستشرقين الالمانية .

<sup>(</sup>١) « ارجع الى نفسك فتنحل لك ، فقلت وكيف ? » السطر السابع ص ٧٠ من المرجع السابق .

<sup>(</sup>٢) هذا هو معنى كلمة Re - présentation بحسب ما نعرف ، ولكن المؤلف يضع لهما في ص XXXIII من مقسدمته في المرجع السابق تصور ، فهو يضع «علم صوري» لـ Connaissance représentatif

<sup>(</sup>٣) قارن هذا مع ص XXXXIV من مقدمة المرجع السابق . ثم انظر الصفحة ٢٧ من المتن س ١ حق س ٤ : « قال واذا دريت انها ( النفس ) تدرك لا بأثر مطابق ولا بصورة فاعلم ان التعقل هو حضور الشيء للذات المجردة عن المادة ، وان شئت قلت عدم غيبته عنها وهمذا أتم لأنه يعم إدراك الشيء لذاته ولغيره اذ الشيء لا يحضر لنفسه ولكن لا يفيب عنها ؛ امما النفس فهي مجردة غير غائبة عن ذاتها ، فبقدر تجردها أدركت ذاتها وما غاب عنها » . وبالنسبة لكلمة أنائية فادؤلف يشير الى انها وردت « أنانية » في بعض الخطوطات وانه اختسار الشكل الاول بالاستناد الى شروح قطب الدين الشيرازي ، انظر تعليقه رقم 43 من الصفحة المذكورة .

<sup>(</sup>٤) « وحصل للنفس إشراق حضوري على المبصر » . الشهرزوري . شروحه على التلويحات في طبعة المؤلف 325~a~et~b .

هو الحضور الظهوري او الاشراقي ١٠٠ وهكذا ترجيع حقيقة كل علم موضوعي الى شعور الانسان العارف بذاته . وكذلك الامر بالنسبة لكائنات جميع الموالم والأجرام النورانية كلها . فبفعل شعورهم بذواتهم نفسه ، يصبحون حاضرين البعض امام البعض الآخر . وكذلك الأمر بالنسبة للنفس الانسانية وذلك تبعاً لانتزاعها نفسها من برزخ « منفاها المغربي » ، نعني عالم المادة الارضي . ويقول ارسطو جواباً على أسئلة الباحث الأخميرة ، إن الفلاسفة الاسلاميين لم يبلغوا من افلاطون حتى « ولا الى جزء من ألف جزء من رتبته ١٠٠ » ثم يقول له عندما يلاحظ تشاغله باتنين من كبار الصوفية : أبو يزيد البسطامي وسهل التستري ( أعلاه الفصل السادس ، ٢ و ٥ ) « اولئك يزيد البسطامي وسهل التستري ( أعلاه الفصل السادس ، ٢ و ٥ ) « اولئك والتصوف وصلاً لن يفترقا بعده .

س - ترجعنا هذه و السناءات الشروقية ، إلى التلالؤ الأصيل الذي يشكل معنى هذه السناءات ، والذي يشهد السهروردي بأنه شاهده مشاهدة كشفت له و المنبع الاشراقي ، الحقيقي . انه و نور العظمة ، الذي يسميه كتاب الأبستاق بـ Xvarnah (خر"ة بالفارسية او فر او فر"ة بالله ) . ودور

<sup>(</sup>١) مقدمة المؤلف في المرجع السابق ص XXXV السطور ١ حتى ٤ ، فهمذه الفقوة ترجمة حرفية لها .

 <sup>(</sup>٣) «ثم أخذ يثني على استاذه افلاطون الالهي ثناء تحيرت فيه، فقلت وهل وصل من فلاسفة الاسلام اليه احد ? فقال ولا الى جزء من ألف جزء من رتبته » . متن المرجع السابق ص ٧٤ سطر ١ و ٧ .

<sup>(</sup>٣) «ثم كنت أعد جماعة أعرفهم قما ألتفت اليهم ورجعت الى ابي يزيد البسطامي وابي محمد سهل بن عبدالله التستري وأمثالهما فكأنه استبشر وقال : اولئك هم الفلاسفة حقاً ، ما وقفوا عند العلم الرسمي بل جاوزوا الى العلم الحضوري الاتصالي الشهودي ومسا اشتفاوا بعلائق الهيولى فلهم ( الزلفى وحسن مآب ، سورة ص آية ٢٤ و ٣٩ ) فتحركوا عما تحركنا ونطقوا بما نطقنا ». المرجع السابق تتمة النص السابق حتى سطو ٧ .

هذا النور هو دور أولي في الفلك والأنتروبولوجيا المزدكيين. انسه جلال المكائنات النورانية المتلألئة ، وهو الطاقة التي تثبت الوجود في كل كائن ، انه محيّا هذا الكائن ومصيره ورملاكه الشخصي، وهو يتمثل لدى السهروردي كإشعاع خالد يشعه نور الأنوار ؛ فعندما ينسير بتسلطه الاشراقي ، جميع الكائن — النور الذي جاء منه ، فانه يجعله حاضراً ابداً. وهذه هي بالتحديد فكرة تلك القوة القاهرة التي تفسر الاسم الذي يطلقه السهروردي ، أي اسم الأنوار القاهرة ، على الأنوار المتسلطة ، المسيطرة ، الملائكية ( والميكائيلية، ميكائيل كملاك قاهر (١٠)) .

وينشأ عن قهر و نور الأنوار » هذا الكائن النوراني الذي هو اول مقدم (١٠) من الملائكة والذي يشير اليه شيخنا باسمه الزرادشتي بهمن (١٠) (أول أمهر سبندذ (٤) او اول الملائكة المقربين عند الزرادشتية ) . فالعلاقة الأزلية

<sup>(</sup>١) لم نفهم المقصود هنا : لعله يمني جبريل اذ يقول السهروردي في حكة الاشراق ص٠٠٠ و ٠٠٠ : « ويحصل من بعض الانوار القاهرة رهو صاحب طلسم النوع الناطق — يمني جبريل عليه السلام -- وهو الآب القريب من عظهاء رؤساء الملوك القاهرة ، «روان بخش»، روح القدس، واهب العلم والتأييد، معطي الحياة والفضيلة طالمزاج الآتم الانساني، نور مجرد هو النور المتصرف في الصياصي الإنسية ، وهو النور المدبر الذي هو « أسفهبد النساسوت » وهو المثير الى نفسه الأنائية » .

 <sup>(</sup>٢) او لعله يقصد « مقرب » وهي بمنى « مقدم » ، فالملائكة المقدمون او المقربوت هم
 شيء واحد وإن كان السهروردي يستعمل الثانية كثيراً وأحياناً يقول رؤساء الملائكة .

<sup>(</sup>٣) بهمن Vohumanah : « فثبت أن أول حاصل بنور الأنوار وأحسد ، وهو النور الأقرب والنور العظيم وربا سماه بمضالفهاوية « بهمن ». فالنور الأقرب فقير في نفسه غني بالأول، ص ١٢٨ المرجع السابق . وفي بعض مخطوطات الكتساب « بهان » وفيها : « وزعم الحكيم الفاضل زرادشت أن أول ما خلق من الموجودات بهمن ثم أرديبشهت ثم شهريور ثم اسفندا رمذ ثم خرداد ثم مرداد ، وخلق بعضهم من بعض كا يؤخذ السراج من السراج من غير أن ينتقص من الاول شيء » .

<sup>(</sup>٤) أمهرسبندذ هي التصوير الحرفي لكلمة Amahras pands ، وكنا نريد ان نضع لها =

الناشئة بين نور الأنوار والفائض الاول ، هي العلاقة النموذجية الأصلية بين المعشوق الأول والعاشق الأول. وتتبع عن هذه العلاقة نماذج على كل درجات الوجود فتنظم الكائنات جميمها في أزواج . وهي تعبر عن نفسها كقطبية قهر وعبة (أعلاه الفصل الخامس، ٣ وأدناه الفصل الثامن، ١. امباذو قليس المحدث في الاسلام) او كقطبية الاشراق والتأمل والاستغناء والفقر. وهؤلاء هم الأبعاد المعقولة التي تملأ المكان و ذي البعدين » (الواجب والممكن) في نظرية العقول المتسلسة السينوية ، عندما يتداخل بعضها في تركيب بعض . وهكذا فمن توالد هؤلاء واولئك نتيجة لاشعاعاتهم وانعكاساتهم، فإن ممثل النور تبلغ الدو ما لا يعد ولا يحصى » . فثمة تنبؤ بأن هناك عوالم لا تحصى وراء كرة الثوابت في علم الفلك [ الهيئة ] المشائي او البطليموسي (١١) . وبعكس ما جرى في الغرب، حيث قضى تقدم علم الفلك على علم الملائكة ، فان ها هنا علم ملائكة يمضي بعلم الفلك الى ما وراء الترسيمة التقليدية التي كانت تحده ،

### ٣ ـ ترتيب الوجود (٢)

<sup>= «</sup> اسفندرمذ » بالاستناد الى هامش ص ٠٠٠ من حكمة الاشراق: « على ما سبق، فطبيعة الارض غير البرردة واليبوسة هو اسفندرمذ وكذا طبيعة كل نوع مجرد عن كيفياته هو رب ذلك النوع ، فأرباب الانواع هي طبابع الانواع ومدبراتها ، ولهذا سمى صاحب اخوان الصفا الطبابع بالملائكة المدبر. المالم » .

<sup>(</sup>١) « فلا يستمر على هــــذا الترتيب الذي ذكره المشاؤرن » « كلمة الاشراق » ص ١٣٩ فقرة ٥٠٠ سطر ٨ .

نه العبارة لأنها عنوان المقالة الشانية Hierarchie des univers (۲) ؛ فضلنا ترجمتها بهذه العبارة لأنها عنوان المقالة الشانية من كتـاب « حكمة الاشراق » ص ه ۲ ، ولو ان مصطلح ترتيبات بمكن ايضاً لأنه ورد في ص ه ۲ ، وتأتي ص ۱ ؛ وص ۱ ؛ وقل مصنفات » كا ترد « الترتيبات الحجمية » ص ه ۱ ، وتأتي ه تراتيب » للافوار الحضة في ص ه ه ۱ ، وترتيب ص ه ه ۱ ، الترتيب الطولي ص ٤ ؛ ١ والترتيب  $\sim$ 

العلاقة الأصلية بين نور الأنوار وبين النور الاول المنبئق عنه ، بتعدد «الأيعاد» المدركة التي يتداخل بعضها في تركيب البعض الآخر ، يفيض عالم « الأنوار القاهرة الأولية » ، على نحو أزلي . ولما كان بعض هذه الأنوار عللا للبعض الآخر ، وكان فيض بعضها منبئةاً عن البعض الآخر ، فانها تؤلف ، والحالة هذه ، ترتيباً هابطاً ، يسميه السهروردي « طبقات الطول (۱۱ » . ان عوالم الملائكة هذه هي التي يشير اليها السهروردي باسم (أنوار الأصول الأعلون) او باسم « عالم الامهات » ( وينبغي التفريق بين معنى « امهات (۱۲) » كا يريده السهروردي وبين معناه المستعمل للدلالة على العناصر ) . وهذا الترتيب لعالم الامهات الملائكي ينتهي بالوصول الى الكائن عن طريقين .

فين جهة ، تؤلف « ابعاده الايجابية » ( من قهر واستغناء وتأمل ايجابي ) سلكاً من الملائكة لا يكونون عللا لملائكة آخرين ، ولكنهم يبقون على قدم المساواة في ترتيب الفيض . هذه الأنوار تؤلف « طبقات العرض ، ؟ انها تؤلف ، ايضاً ، « ارباب الأنواع (٣) » المتاثلة ذاتياً مع المثل الأفلاطونية لا

العقلي في ص٩٤ ، وفي هامش ص ١٧٦. ويرد ترتيب البرازخ في ص٩٥ ، وترتيب الثوابت ص ٩٩ ، وترتيب الثوابت ص ٩٩ ، وترتيب القواهر ص ١٧٨ ، وترتيب الوجود ص ٩٠ ، والمؤلف يستعمل هذه الكلمة كقابل لترتيب عند الملا صدرا الشيرازي في اكثر من موضع ، كا يستعملها في مقابل « حدود » عند الاسماعملمة .

<sup>(</sup>١) « وهي الطبقة الطولية المترتبة في النزول العلي فأيضاً بعضها عن بعض غير حاصل منها شيء من الاجسام لشدة نوريتها وقوة جواهرها وقربها من الوحدة الحقيقية » هأمش ص ١٤٥ من المرجع المذكور .

<sup>(</sup>٢) « هي الأمهات اذ منها ينشأ ما عداها من العقول والنفوس والأجرام والهيئات » هامش ص ١٧٩ من المرجع السابق سطر ٤ .

<sup>(</sup>٣) « أرباب الانواع » وهمندا مسار لقولنا انواع الانواع في رأي قطب الدين الشيراذي « نوع هذه الانواع وهو ربها » ص ٤٤ من الرجع السابق س ٤ من الهامش. وهذا الرب يكون قائمًا بذاته في عالم النور ثابتاً ، س ٤ من المتن من الصفحة المذكورة . والقائم النوري هو المسمى بلشل الافلاطونية في رأي الشهرزوري وقطب الدين الشيرازي ص ٣٤ ما هامش رقم 7 . وانظر خصوصاً ص ٣٥ ٤ من « المطارحات » فصل « في اثبات المقول التي هي ارباب الانواع » .

على انها كليّات متحققة ، طبعاً ، بل على انها أقانيم من النور . وثمـــة أسماء لكبار الملائكة الزرادشتيين ، ولبعض الملائكة (كإيزاد؟) ترد نصاً ، عند السهروردي ، بأسمائها الحقيقية ، كا يظهر في « طبقات الطول ، كذلـــك ، ملاك الانسانية ، او الروح القدس وهو جبريل او العقل الفعال عند الفلاسفة.

ومن جهة ثانية فالأبعاد المدركة السلبية (كالافتقار) والاشراق السلبي، والعشق Amour والشوق الذي هو ايضاً افتقار) كلها تؤلف دكرة الثوابت، التي تشترك فيا بينها جميعاً ، والتي تؤلف مجموعتها الكواكبية التي لا تحصى (كا يكون من أمر كل فلك من افلاك الترسيمة السينوية بالنسبة للعقل الذي ينبثق عنه عدد من الفيوضات تجسم قسم اللاوجود الذي يحتويه كائنه المنبثق عن نور الأنوار – اذا ما عايناه منفصلاً صورياً عن مبدئه الاول – نقول ان هذه الفيوضات تجسمه في مادة سماوية لطيفة .

وأخيراً يفيض عن سلك كبار الملائكة هذا سلكجديد من الأنوار يسيطر فيه الملائكة الكبار المثاليون على الأنواع ويسيّرون امورها ، على الاقـل فيا يتملق بالأنواع العليا . هؤلاء الملائكة الكبار يقابلون في علم الملائكة السينوي ما يدعوه ابن سينا بالملائكة – الانفس والانفس الفلكية والانفس البشرية . ولكن السهروردي يشير اليها باسم مقتبس عن الفروسية الايرانية القديمة وهو أنوار « اسبهبد (۱) » (أي قائد الجيوش) وان تسميتها هـذه ووظيفتها لما يذكر باله Hegemonikon عند الرواقين .

٢ – بالرغم من اننا لم نرسم هنا إلا الخطوط العريضة لعلم الملائكة عند السهروردي ، فانه يتبين لنا انه انقلاب عميق لترسيمة العالم ( الطبيعي ، والفلكي والماورائي ) المتوارث منذ الفارابي وابن سينا . فليس فلك القمر هو

<sup>(</sup>١) او « الانوار الاسفهبدية » رذلك في ص ٢٠٨ و ٢٣٣ و ٢٣٤ و ٢٣٣ من كتاب « حكمة الاشراق » .

الذي يشكل الحد بين العالم السهاوي والعالم المادي المتبادل ، كما هي الحسال في المستائية . بل هي « كرة الثوابت » التي ترمز الى الحد بسين الملائكي ، عالم النور والفكر ( روح آباد ) وبين العالم المادي المظلم ، عالم « البرازخ ۱۱ » . هذه الكلمة النمودجية « برزخ » تمني في علم المعاد الأمر المتوسط بين أمرين ، وفي علم الكون العالم المعلق ( وهو عالم المثال ) . اما في فلسفة السهروردي الاشراقية فهي تأخذ معنى أوسع وأشمل ، فتشير عامة الى كل ما هو جسم ، الى كل ما هو جسم ، الى كل ما هو جد ذاته الى كل ما هو « حاجز » [ صياصي ] او « مسافة » ، والذي هو مجد ذاته ليل او ظلمات .

ان ما يشير اليه مفهوم و البرزخ ، لأمر أساسي اذاً ، في بحل طبيعيات السهروردي . فالبرزخ هو ظلمة محضة ، وهو يمكن ان يوجد على هذه الحال حتى ولو كان النور قسد انسحب منه . فهو ليس اذا نور بالقوة ، او كائن تقديري مضمر بالمعنى الأرسطي ؛ ولكنه ، في حيال النور ، سلبية محضة (تلك السلبية الأهرمانية كا يفهمها السهروردي) . واذاً ، يكون من الحطأ ان نشيد على هذه السلبية أي تفسير سببي لأي عمل ايجابي . كل نوع هو بمثابة و ايقونة ، لملاكه وهو ضرب من السحر يقوم به هدا الملاك في و البرزخ ، الذي هو في حد ذاته موت وليل مطلق . انه فعل نوراني يتدفق من نور الملاك ؛ إلا ان هذا النور لا يدخل في تركيب هيولاني مع الظلمة . من هنا كل النقد الذي توسع به السهروردي حيال المبادىء المشائية من الكائن بالقوة ،

<sup>(</sup>۱) انظر في ذلك مقدمة المؤلف على « مجموعة في الرسائل الالهية » ص LII تعليقه وقم ۸۱ هـ عالم البرزخ » ، وهو ما يسميه الفلاسفة « عالم المثل المملقة » . ويقول الملا محسن فيض ( تلميذ الملا صدرا ) فيه في كتابه « الكلمات المكنونة » ص ۷۰ س ۷۰ من ط ۲۹۶ بومباي: « رفيه تجسد الارواح و تروح الاجساد و تشخص الاخلاق والاعمال وظهور المعاني بالصور المناسبة لها ، بل ظهور الاشباح في المرايا وسائر الجواهر الصقيلة والماء الصافي ايضاً فانها كلها من هذا العالم » . كا يسمى به « عالم المثال المملق » و « عالم الخيال » و « عالم الاشباح المجردة » ويسمى في لسان المل الشرع بالبرزخ .

والمادة ، والصور الجوهرية ، النج .. ان الطبيعيات عنده ، مسيرة دون شك ، بترسيمة على الكون المزدكي الذي يقسم الكون الموجود الى مينوي [ وهو العالم النوراني ] (سماوي ، لطيف ) وكيتي ( ارضي ، كثيف '١') ولكن تفسيره لهذه الامور يميل الى الاقتباس عن المانوية . وهذه النظرة للعالم تتضمن من حيث بنيتها ، عند السهروردي ، علماً في ما بعد الطبيعة هو علم الورائيات الماهية ؛ اما الوجود او الما هو موجود ، فما هو إلا وسيلة لاعتبار الماهية . ولكنه لا يضيف اليها شيئاً في الواقع المحسوس . ولقد أشرنا آنها الى ان صدرا الشيرازي سوف يضطلع بنقل « وجودي » لهذا الاشراق ملتجئاً في ذلك الى علم في ما بعد الطبيعة يعطي الأولية والقيمة للما هو موجود لا الماهو هو .

# ٣ ـ وتنتظم ترسيمة العوالم ، والحالة هـذه ، وفقاً لتصميم رباعي (٢) :

<sup>(</sup>١) «.. كما أخبر الحكيم الفاضل والامام ( والنبي في بعض المخطوطات ) الكامل زرادشت الآذربيجايي عنها في كتاب الزند ( اي الزند أفستا ) حيث قال : العسالم ينقسم الى قسمين : « مينوي » وهو العالم النورايي الروحاني ، و « كيتي » وهو الظلماني الجسماني ( يعني در زبات بهلوي ودر اوستا ) ، ولأن النور الفائص من العالم النوري الأعلى ... يستضيء الأنفس ويشرق أتم من اشراق الشمس يسمى بالفهلوية « خرة » ) النح ... تعليق على هامش ص ٧ ه ١ من كتاب « حكة الاشراق » للشهر زوري وقطب الدين الشيراذي .

<sup>(</sup>٢) « رئي في نفسي تجارب صحيحة تدل على ان العوالم اربعة : أنوار غاهرة وأنوار مدبرة وبرزخيان ، وصور معلقة ظلمانية ومستنيرة فيها العذاب للأشقياء » . المرجع السابق ص ٢٣٢ فقرة ٧٤٧ ثم يليها هذا الهامش: انوار قاهرة : وهو عالم الانوار المجردة العقلية التي لا تعلق لها بالاجسام وهم عساكر الحضرة الالهية والملائكة المقربون وعباده المخلصون ، و نوار مدبرة : وهو الثاني وهو عالم الانوار المدبرة الاسفهبدية الفلكية والانسانية ، وبرزخان هو الشالم وهو عالم الحسن الشائي وهو عالم المائية (التي هي العالم الرابع) للأشقياء ، وفي المستنيرة النعيم السعداء . . . وهو رابع العوالم وهو عالم المثال والخيال . . .

ويقول قطّب الدين في شرّحه ( ان افلاطون وسواه من الأقدمين يقولون ) : ان المالم عالمان: عالم المعنى المنقسم الى عالم الربوبية وعالم العقول ، وعالم الصور المنقسم الى الصور الجسمية وهي عالم الافدك والعناصر ، والى الصور الشبحية رهي عالم المثال المعلق .

إ) فهناك عالم العقول المحضة (أي الأنوار الملائكية الكبرى للسلكين الأولين، والعقول المثالية) وهذا هو عالم والعقول المثالية) وهذا هو عالم والجبروت، ٢) وهناك عالم الأنوار التي تدبر أمر جسم من الأجسام (صيصية مفرد صياصي ] (۱) أي عالم الانفس السماوية والانفس البشرية؛ وهذا هو عالم و الملكوت، ٣) وهناك و البرزخ ، المزدوج المثالف من الكواكب السماوية ومن عالم عناصر ما دون القمر، وهذا هو عالم و الملك ، ٤) وهناك و عالم المثال ، المتوسط بين العالم العقلي لكائنات الأنوار المحضة وبين العمالم المحسوس . والعضو الذي يدرك هذا العالم هو الخيلة النشيطة ؛ وليس هذا العالم بعالم و المثل الافلاطونية ، ولكنه عالم الصور و والمثل العلقة ، وعبارة و المعلقة ، هذه تعني ان هذه المثل ليست حالية في قوام مادي (كا يحل اللون الاحمر في جسم احمر ) بل ان لها مظاهر تتجلى بها كا تظهر الصورة في المرآة انه عالم نعثر فيه على كل ما في العالم المحسوس من غنى وتنوع ، ولحن بحالة انه عالم نعثر فيه على كل ما في العالم المحسوس من غنى وتنوع ، ولحن بحالة لطيفة ؛ وهو عالم من الصور والظلال الدائمة ، المستقلة ، الذي يشكل عتب لطيفة ؛ وهو عالم من الصور والظلال الدائمة ، المستقلة ، الذي يشكل عتب لدخول عالم الملكوت . وهناك تقوم المدن الصوفية : و جابلقا ، و «جابرص» و «هورقليا (۲) » .

<sup>(</sup>١) « الصياصي، ومي الابدان لأنها جمع صيصية وهي كل ما يحصن به. قطب الدين. شرح . هامش ص ٢٠١ من « مجموعة دوم مصنفات » .

<sup>(</sup>٣) انظر تعليقنا ص ٣١٧ وكلام المؤلف نفسه. وهذه تتمته : « رفي عالم المثل المعلقة توجد المدن الصوفية جابلقا وجابرص ، انظر التلويحات فقرة ه ه والمطارحات فقرة ٨٠٠ ويقول السهروردي في المطارحات : « مما جرى بيني وبين الحكيم (...) ارسطاطاليس ( انظر فقرة ه ه من التلويحات ) في مقام جابرص » حيث تكلم معي شبحه » . ويقول قطب الدين في شروحه على ص ٣٠٠ فقرة ٤٤٠ من « حكمة الاشراق » : « عالم الاشباح المجردة : وهو الذي أشار اليه الاقدمون ان في العالم وجرداً مقدارياً غير العالم الحسي لا تتناهى عجائبه ولا تحمى مدنه ، ومن جملة تلك المدن جابلقا وجابرصا ، وهما مدينتان لكل منها ألف باب ولا يحمى ما فيها من الخلائق لا يدرون ان الله خلق آدم وذريته » . ويقول في شرحه بهامش ص ٢٤٠ : فيها من الخلار في المطارحات ان جميع السلاك من الأمم الختلفة يثبتون هذه الاصوات لا في مقام ==

لقد كان السهروردي ، على ما يبدو ، اول من قال كينونياً بعالم المشال هذا ولسوف بأخذ الغنوصيون والصوفيون في الاسلام بهذه الفكرة في تكلمون عنها ويتوسعون بها . ان أهمية هذا العالم لكبيرة في الواقع . فهو يأتي على الصعيد الاول من الوجهة التي تنفتح على مصير الكائن الانساني . اما وظيفته فمن نواح ثلاث. اذ به تتم القيامة ، ذلك انه محل و للأجسام اللطيفة ، و وبه تتحقق صحة الرموز التي أشار اليها الأنبياء كما تتحقق صحة جميع التعابير الناجمة عن الرؤى ؛ وبالتالي فيه يتم و التأويل ، ذلك التفسير الذي يعود بمطيات الوحي القرآني الى حقيقتها الروحية الحرفية . بدون هذا العالم لا بكننا القيام إلا بتشبيهات ومجازات . كما انه بعالم المثال هذا تنحل الأزمة يعد ثمة ضرورة للاختيار بين المعرفة والايمان ، بين الرمز والحكاية . ولم يعد ثمة ضرورة للاختيار بين افضلية التأمل الفلسفي وبين افضلية اللاهوت ، يعد ثمة ضرورة للاختيار بين افضلية التأمل الفلسفي وبين افضلية اللاهوت ، ذلك ان طريقا آخر يأخذ بجراه وهو بالتحديد طريق الحكمة المشرقية .

ان صدرا الشيرازي يدخل عالم الوجدان المتخيل هـــذا في عداد عالم الملكوت ؛ لذا تنتظم العوالم عنده بمقتضى تصميم ثلاثي. ولكننا بتنا نميّز منذ الآن ما قد يعنيه فقدان (عالم المثال ) هذا ؛ وهو فقدان قــد يجيء نتيجة للفلسفة الرشدية (انظر الفصل الثامن ، ٦) ؛ من هنا بوسعنا ان نميّز فيه ، الخط الفاصل بين المشرق ، حيث تسيطر تأثيرات السهروردي وابن عربي ، وبين المغرب حيث تتطور (المشائية العربية ، الى (رشدية سياسية ، وبينا اعتاد المؤرخون ان يروا في (الرشدية » (العروبـــة » والكلمة الأخيرة في الفلسفة العربية ، تقـدم لنا (الفلسفة الاسلامية ، عوضاً عن ذلك معينا لا ينتهي من المناهل والثروات الفكرية .

<sup>=</sup> جابلةا وجابرصا اي الذين هما من مدن عالم عناصر المثال، بل في مقام هورقليا وهو الثالث الكثير العجائب الذي هو عالم افلاك المشال يظهر للواصل اليه روحانيات الافلاك وما فيها من الصور المليحة والاصوات الطيبة » .

#### ٤ - الغربة الفربية

1 - يجب ان نضع معنى ووظيفة قصص السهروردي الرمزية ذات التعليم الروحي ، حول فكرة العالم المعلق ؛ اذ تتم « دراميتها » في عالم المشال . ففي عالم المثال هذا يعاود الصوفي ادراك مأساة تاريخه الشخصي في خطيطة عالم غيبي هو عالم أحداث الروح ، فعندما يعطي المؤلف رموزه هيئة ما ، يكشف في نفس الوقت معنى رموز الايحاءات الالهية . فالأمر هنا ليس متعلقاً يجموعة من المجازات وإنما بالتاريخ القدساني السري الذي يتم في الملكوت فلا تراه الحواس الخارجية ، وإنما تماثل معه الحوادث الخارجية العابرة .

وأكثر القصصالي توضح هذه الاشارة الأساسية هي وقصة الغربة الغربية». فالحكمة اللدنية والمسرقية» يجب ان تقود العرفاني الى ان يعي وغربته الغربية» أي ان يعي حقيقة عالم البرزخ بصفته وغرباً م متقابلاً مع ومشرق الأنوار». وإذن فان هـنده القصة تمثل تعليماً يقود الصوفي الى أصله أي الى مشرقه والحال هو ان الحدث الحقيقي الذي يتم بواسطة هـندا التعليم ، يفترض وجود عالم المثال Mundis imaginalis وجوداً مستقلاً ، كا يفترض ان المتخيلة قيمة معرفية تامة . وهنا بالذات يجب ان نعرف كيف ولماذا ينحط المنتخيل المستقلا ، والقصص Romans الى روايات Recits والقصص Romans الى روايات Recits المتخيلة .

٢ – والقضية الكبرى التي تشغل العرفاني « الشرقي » هي ان يعرف كيف يمكن للغريب ان يعود الى حماه . فالحكيم الالهي الاشراقي لا يفصلولا يعزل البحث الفلسفي عن التحقيق الروحي . فالملا صدرا ، في صفحة مركزة جداً من شرحه الواسع على كتاب الكليني ( الكافي ، وهو واحد من الكتب الرئيسية عند الشيعة ، أعلاه الفصل الثاني ، ملاحظات أولية ) يصف روحانية منهج ] الحكاء الاشراقيين كبرزخ جامع ( يعني كبين – بين ) بين طريق

الصوفيين ، الذي ينزع أساساً الى التطهير الداخلي وبين طريق الفلاسفة الذي ينزع الى المعرفة الخالصة (۱). أما السهروردي فيرى ان التجربة الصوفية تظل تحت خطر المتاهة الشديد اذا لم تقترن بالتكوين الفلسفي المسبق ، أما الفلسفة التي لا تنزع ولا تهدف الى تحقيق روحاني شخصي فليست سوى ادعاء خالص . ولهذا فان كتاب حكمة الاشراق الذي يمثل Wada - mecum عند الفلاسفة الاشراقيين ببتدىء بإصلاح المنطق ليخلص الى ضرب من الـ Memento الذهولي . وعلى هذا المعنى ينحو الكثير من الكتب الأخرى المشابهة (۲).

فنذ مطلع الكتاب ، في المقدمة ، يصنف المؤلف الحكماء . فهم محصاون للعلم التأملي [ البحت ] والتجربة الروحية ، او يمتازون [ يوغلون ] في الواحدة ويضعفون في الاخرى . والحكم الالهي هو الذي يتوغل في هذه وتلك انه الحكم المتأله ( باليونانية Theosis (٣) ) . ولهذا فات مفكرينا

<sup>(</sup>١) الصفحة المقصودة هي الصفحة ٢٤٤ من شرح الملا صدرا على اصول الكافي او بالتحديد الصفحة الثانية من شرحه على الحديث الاول من الباب الشاني ( باب طبقات الأنبياء والرسل ) يقول الملا صدوا: « والأليق ان يزج السالك الى الله بين الطريقين ، فلم تكن تصفيته خالية عن التفكر ولا تفكره خالياً عن التصفية ( الصفاء )، بل يكون طريقه برزخاً جامعاً بين الطريقين كا هو منهج الحكهاء الاشراقيين اذ لا منافاة بينها » . وانظر كذلك المقسالة القيمة التي يمقدها المؤلف حول « مقام ملا صدوا في الفلسفة الايرانية » في الصفحة ه » من ترجمته المربية بمجلة الدراسات الادبية التابعة لكلية الآداب بالجاممة اللبنانية ؛ ثم قارن ذلك مع تعليقنا بعد التالي . الدراسات الادبية التابعة لكلية الكتاب ينحصر في قسميز: في ضوابط الفكر وفيه ثلاث مقالات » حكمة الاشراق وفيا خس مقالات » حكمة الاشراق

<sup>(</sup>٣) المرجع المقصود هو الصفحة ١٢ من كتاب حكمة الاشراق ، او بحسب اشارة المؤلف نفسه في غير هذا الكتاب (اي في المقال المذكور اعلاه في التعليق قبل السابق) من ص ١٠ الى ص ١٣ . يقول السهروردي (اول فقرة ه): «والمزاتب على طبقات كثيرة وهي هذه: حكيم إلهي متوغل في البحث؛ حكيم بحاث عديم التأله ؛ حكيم إلهي متوغل في البحث والتأله ؛ حكيم إلهي متوغل في البحث مقالب والتأله ؛ حكيم إلهي متوغل في التأله متوسط في البحث او ضعيفه ؛ طالب التأله والبحث ، طالب للتأله والبحث ، وبالنسبة للحكيم الالهي واجع تعليق المؤلف في مقدمته على « مجموعة في الحكة الالهية » رقم ه ٣ ص ٣٨ .

سيرددون هذا القول - بأن الحكمة الالهية الشرقية غثل بالنسبة للفلسفة ما عثله التصوف بالنسبة للكلام (أي بالنسبة للجدلية المدرسية في الاسلام) - وكأنه مثل سائر . والنسبة الروحانية السيق يدعيها السهروردي هي ذات مغزى كبير . فتجد من جهة ان و سبيل الله Levain eternel (۱) عير بقدماء الحكماء الاغريق ، المتقدمين على سقراط ، الفيثاغوريين ، الأفلاطونيين وينتقل الى المتصوفة: ذو النون المصري وسهل التستري ؛ ومن جهة أخرى نجد ان سبيل حكمة الفرس القدماء ينتقل الى أبي يزيد البسطامي والحلاج وأبو الحسن الخرقاني من المتصوفة. وقد يكون هذا تاريخاً بلا ريب اقامه الوجدان ولكن فعل الوجدان هذا يزيده بلاغة . فهو يؤكد لنا ( بعد المحادثة السرية ولكن فعل الوجدان هذا يزيده بلاغة . فهو يؤكد لنا ( بعد المحادثة السرية مع ارسطو ) على انه لا يمكن بعد ان تفصل الفلسفة عن التصوف في روحانية الاسلام السامية ، الا اذا تبنينا او انتمينا الى وطريقة ، أما السهروردي فها انتمى الى طريقة ابداً .

سور ومن هنا يتبين لنا معنى الجهد الاصلاحي والخلائقي الذي قام بسه السهروردي في الاسلام . فاذا ما ادعينا قصر الاسلام على الدين الظاهري الشرعي السلفي ، لم يكن جهد السهروردي الاعصيانا ، وهذه هي الناحية الوحيدة التي رآها بعض المؤرخين في قضية السهروردي وكذلك في قضية الاسماعيليين وجميع العرفانيين الشيعة ، كا في حالة ابن عربي ومدرسته . وفي المقابل ، فاذا كان الاسلام كاملا ، هو الاسلام الروحاني ( الذي يضم الشريعة والطريقة والحقيقة ) عندها يحل جهد السهروردي في قيعة هذه الروحانية ويتغذى منها . وهذا هو المعنى الروحاني للوحي القرآني ، المعنى الذي يفسر

<sup>(</sup>١) «كل من سلك سبيل الله عز وجل وهو ذرق إمام الحكمة ورئيسها اقلاطون صاحب الأيد والنور ، وكذا كمن كان قبله من زمان والد الحكياء هرمس » ، حكمة الاشواق ص ١٠٠ « وأرسطو أخذ العلم عن افلاطون وهو عن سقراط وهو عن فيثاغورس وهو عن انباذقلس وهكذا خلف عن سلف » . نفس المرجع ص ٣٠٤ .

ويبيّن الايحاءات النبوية والحكمة القديمة كا يظهر معناها المستور . والحال هو ان التشيع لم يكن منذ أصوله (أعلاه الفصلالثاني) غير هذا الاسلام الروحاني الكامل . فثمة اذن اتفاق مسبق ، ان لم يكن أكثر من ذلك ، بين الحكماء الالهيين الاشراقيين والحكماء الالهيين الشيعة . وهذا الاتفاق ملموس حتى لدى مفكر اشراقي كابن أبي جهور ( الذي لا يزال يحتفظ بتأثيره على المدرسة الشيخية حتى أيامنا هذه ) بمعنى أنا نجده قبل مدرسة اصفهان والمير داماد والملا صدرا الشيرازي . فثمة جهد يتجه من هنا ومن هناك صوب الباطن ، ومن هنا كان السر في النفور من مناقشات المتكلمين المجردة العقيمة . فجهد السهروردي يصل الفلسفة بالتصوف ، كا ان جهد حيدر آملي في القرن الثامن ه / الرابع عشر م ( شأنه في ذلك شأن اسماعيلية ما بعد ألموت ) يجعل الشيعة يلحقون بالمتصوفين الذين نسيتهم دعوتهم ومرابعهم. وهكذا فان الحكمة الالهية والعرفان الشيعي يتم واحدهما الآخر.

والسهروردي يضع في قمة ترتيبه للحكماء الحكيم الذي يتوغل في الفلسفة وفي التجربة الروحانية [ التألئه ] . فهذا هو القطب الذي لا يستطيع العالم ان يستمر بدونه حتى ولو كان خفياً مجهولاً من الناس « كلية (١) » . وتلك مسألة من المسائل الشيعية الكبرى ( أعلاه حديث الامام الاول الى تلمينه كثميل بن زياد ) . ف «قطب الاقطاب» بالمنى الشيعي هو الامام ، ووجوده الحقي يفترض فكرة الغيبة الشيعية ( غيبة الامام ) ، ويفترض معها فكرة دور الولاية الذي يلي دور النبوة ، بعد خاتم النبيين . هسنده الولاية ليست ( أعلاه الفصل الثاني ، أ ) سوى اسم « النبوة الباطنية الباقية » في الاسلام.

<sup>(</sup>١) فإن اتفق في الرقت متوغل في التـأله والبحث ، فله الرئاسة وهو خليفة الله (...) فان المتوغل في التأله لا يخلو العالم عنه وهو أحق من الباحث فحسب ، اذ لا بد للخلافة من التلقي . ولست أعني بهذه الرئاسة التفلب ، بل قد يكون الامام المتأله مستولياً ظاهراً مكشوفاً ، وقــد يكون خفياً وهو الذي سماه الكافة القطب » . المرجع السابق ص ١٢ .

وفقهاء حلب لم يخطئوا ذلك ابداً ، فقد كان موضوع الدعوى النجريمية في محاكمة السهروردي ، الموضوع الذي انتهى به الى الاعدام، هو انه كان ينادي بأن الله يستطيع ان يخلق نبياً ، في الحال لو أراد ، او في أي وقت يشاء . ولكن المقصود هنا ليس النبي المسرع وانما النبوة الباطنية ؛ وها القول ينم عن فحوى شيعية . وهكذا فان السهروردي قد عاش مأساة «الغربة الغربية ، حتى غايتها سواء في حياته او في موته مستشهداً من اجل الفلسفة النبوية .

### ه ـ الاشراقيون

١ ــ الاشراقيون هم الخلف الروحي للسهروردي ؛ ويستمر هذا الخلف ، في ايران على الاقل ، حتى أيامنا هذه . اول هؤلاء الاشراقيين ، من حيث التـــاريخ ، هو « شمس الدين الشهرزوري » الذي يتصف باخلاصه لشخص « شيخ الاشراق » . وتشاء التناقضات ان تكون سيرة حياة هذا الفيلسوف مجهولة تماماً ، وهو الذي وضع كتاباً لـ «تاريخ الفلاسفة». نعلم ان السهروردي عندما سجن في قلعة حلب، كان يرافقه تلميذ شاب يدعى « شمس ، ولكن الشهرزوري ، نفسه . لا سيما اذا ما أخذنا بعين الاعتبار ان الشهرزوري لم يتوفى ، على ما يبدو ، الا في حدود الثلث الاخير من القرن السابع للهجرة / الثالث عشر للميلاد . ومهما يكن من امر فاننـــا ندين للشهرزوري بشرحين يكتسبان أهميتها من الاضافات الشخصية التي توسع صاحبنا بها: الأول شرح لكتاب « التلويحات ، للسهروردي ، والثاني شرح لكتاب «حكمة الاشراق». وقد أفاد من الشهرزوري ، على ما يبدو ، اثنان بمن جاءوا في عقبه : هما المؤلفين ، و « قطب الدين الشيرازي » في شرح له لثانيهما ( وقد انتهى تأليفه عام ١٩٩٤ م / ١٢٩٥ م ) ٠

واننا لندين للشهرزوري ايضاً بمؤلفات ثلاثة اخرى: ١) « تاريخ الفلاسفة» وهو يشمل فلاسفة الاسلام والقــلاسفة الذين جاءوا قبل الاسلام وسيرة السهروردي ، التي نجدها في هـنذا الكتاب ، من أكمل السير التي نعرفها عن الرجل . ٢) « كتاب الرموز » ، حيث يؤكد المؤلف على بعض البواعث الفيثاغورية ــ المحدثة . ٣) موسوعة فلسفية ولاهوتية ضخمة بعنوان «رسالة الشجرة الالهية والاسرار الربانية » وهي تتسع لكل ما جاء عند سابقيه من تعاليم ومبادىء . ويكثر في هذه الموسوعة ذكر اخوان الصفا ، وابن سينا ، والسهروردي . وقد أنهى وضعها عام ٦٨٠ ه / ١٢٨١م (بعد موت السهروردي ، اذن ، بما يناهز التسعين عاماً . لدينا من هذه الموسوعة ست مخطوطات او سبع ، تشتمل على اكثر من ألف صفحة من القطع الكبير ) .

٧ — لقد كان السهروردي بعيد النظر. فهو قد تمثل في ذهنه نوعاً من وسلك الاشراقيين ، المؤتلفين حول كتابه الأساسي و حكمة الاشراق » . وإذ يستعمل التعبير القرآني و اهل الكتاب » ( وهم الذين لديهم كتاب منزل من الساء ) فهو يشير الى وسلك الاشراقيين » على انهم و اهل هذا الكتاب » ( اي الجماعة المؤتلفة حول كتابه الراهن ، كتاب الحكمة المشرقية ) . وثمة ميزة اخرى ذات مغزى أبعد مدى . فعلى رأس هذه الجماعة سوف يكون هناك و قيم بالكتاب » يستحسن الرجوع اليه لكشف المعنى المستور في الصفحات المستعصية . ( وجد الشهرزوري من حقمه ان ينسب هذه الصفة لنفسه ) . لكن هذه العبارة ، وقيم الكتاب » تستعمل في التشيع للدلالة على الامام وظيفته الاساسية (انظر الفصل الثاني ، أ ، ٤) . ولا شك في انه ليس من قبيل الصد ف ان يلجأ السهروردي الى عبارة شيعية خاصة ، بعد ان أشار في مقدمة ايران ؟ ولم ينتقص من وجودهم حتى في أيامنا هذه ، بالرغم من ان جماعتهم ايران ؟ ولم ينتقص من وجودهم حتى في أيامنا هذه ، بالرغم من ان جماعتهم ليس لديها اي تنظيم خارجي ولا يعرف لها « قيتم بالكتاب » .

الاشراق ، بمقــدار او بآخر ، وأولئك الذين كانوا إشراقيين في الوقت الذي نادوا فيه بمذهب بالمعطيات المستضافة المتثالية . يبقى ان نبحث عن التأثير الذي كان لماديء الاشراق ، مثلا ، على كلِّ من نصير الطوسي ، وان عربي، وعلى شرًّا ح هذا الاخير من الايرانيين الشيعة ( انظر القسم التـــاني ١١٠ ) . ان التأليف بين الاشراقيين ، وان عربي، والتشيع ، أمرُ واقع تم عند «محمد بن ابي جمهور » . وفي حدود القرنين الخسامس عشر والسادس عشر الميلاديين ، حدث انطلاق عجيب ؟ فقد شرحت اعمال السهروردي بتوسع كبير ؟ فقام « جلال الدو"اني » ( المتوفي عام ٩٠٧ هـ / ١٥٠١ م ) و « غيث الدين منصور الشيرازي ، المتوفي عام ٩٤٩ ه / ١٥٤٢ م ) بشرح كتاب ( هياكل النور ، ٢ وشرح ﴿ ودود التبريزي ﴾ كتاب ﴿ اللوائح المهداة الي عماد الدين ﴾ ﴿ عام · ٩٣٠ هـ / ١٥٢٤ م ) . اما مقدمة كتاب « الحكمة المشرقية » ، والقسم الثاني منه ( وهو أهم قسم في الكتاب ) فقد نقلا الى الفارسية بتوسع ، بالاضافة الى شرح ﴿ قطب الشيرازي ﴾، وقام بهذا النقل صوفي من الهند هو ﴿ محمد شريف اما ﴿ مَيْرُ دَامَادُ ﴾ ، وهو المعلم الاكبر في مدرسة اصفهان ، فقد اتخذ من كلمة ﴿إِشْرَاقَ، اسْمَا يَذْيُلُ بِهُ كَتَابَاتُهُ؟ وأعطى تلميذه الملا صدرا الشيرازي ( المتوفي عام ١٠٥٠ هـ / ١٦٤٠ م ) دروساً ترتدي طابعاً شخصياً خاصاً عن ڪتاب « الحكمة المشرقة ، يؤلف مجموعها مصنفاً قيماً بذاته .

في هذا الوقت نفسه كانت البادرة الطيبة ، الصادرة عن فعل ايماني ، التي قام بها الامبراطور المغولي « أكبر » ( المتوفي عام ١٦٠٥ م ) دافعاً لخلق تيار من المبادلات الروحية الغزيرة بين الهند وإيران، رافقها غدوات وبجيئات عدة

(١) لم يصدر بالفونسية حتى الآن .

قام بها عدد من الفلاسفة والصوفيين . وقد كان أعوان و أكبر ، جيعاً من المتأثرين بمذاهب الاشراق . في هذا المناخ بالذات ازدهرت الترجمات من السنسكريتية الى الفراسية ، كا سام كذلك بالمحاولة الكبرى وبالحلم الديني الكبير الذي حلم به و أكبر ، بجاعة من زرادشتيي شيراز وجوارها ، هاجروا برفقة كبيره و أزار كيوان ، الى الهند في حدود القرنين السادس عشر والسابع عشر للميلاد . يتاز بين هؤلاء و فرزانه بهرام فارشاد ، الذي نقل قسما من مؤلفات السهروردي الى الفارسية بأمانة ودقة . وهكذا وجد الزرادشتيون ضمن هذا و المناخ ، الذي خلقه و أكبر ، ما يسترعي اهتمامهم في مؤلفات السهروردي ، باعث حكمة فارس القديمة .

هذه السطور القليلة كافية لتوحي الينا بالتأثير العجيب الذي كان لمؤلفات السهروردي على مر العصور . وان تأثيره اليوم في ايران لا ينفصل عن تأثير المفكرين الشيعة الذين تمثلوا مقاصده ، لا سيا الملا صدرا ، والذين نهجوا نهجه (حتى عبدالله النرنوزي ، و « هادي السبزوري ، دون ان يغرب عن الاذهان الموقف الاساسي للمدرسة الشيخية ) . اما اليوم فنادراً ما يكون الفيلسوف إشراقياً دون ان ينتمي ، بمقدار او بآخر، الى مدرسة الملا صدرا الشيرازي . مستقبل ، السهروردي في ايران يرتبط بتجديده للنظرة الميتافيزيقية التقليدية ، ذلك التجديد الذي ترتسم معالمه حول مؤلفات معلم شيراز .

### الفصل الثامن

## الفلسفة العربية في الاندلس

ينتهي بنا المطاف الآن الى منطقة من العالم الاسلامي تختلف عن تلك التي تحدثنا عنها هنا ، تلك هي المنطقة التي يبلغ فيها العالم الاسلامي أوج تداخله مع الغرب . ويختلف ، المناخ ، الثقافي فيها عن ذاك الذي عرفناه في الشرق، لا سيا في ايران . من هنا وجوب تصنيفه في مجمل السياق التاريخي لتطور الاسلام وتبدله في شبه الجزيرة الايبيرية . لا يمكننا هنا ان نرسم الخطوط الرئيسية لهذا التاريخ، بل علينا ان ننصرف الى الاشارة لبعض الأسماء وبعض المؤلفات ذات الأهمية القصوى . هذه النظرة الاجمالية البسيطة تساعدنا على ان نلاحظ كيف كانت الأفكار والرجال تنتقل بسهولة من طرف الى طرف من نلاحظ كيف كانت الأفكار والرجال تنتقل بسهولة من طرف الى طرف من

# ١ \_ ابن مسرة ومدرسة « الميرية »

١ - تقوم أهمية هذه المدرسة على عاملين . احدهما انها تمثل في الطرف الغربي من العالم الاسلامي ، ذلك الاسلام الباطني الذي عهدناه في الشرق وكان له تأثير بيتن . نلاحظ من واقع هـنه المدرسة أهمية الدور المعطى لتعليم و المبيذقلس ، المتحوّل الى داعية للحكمة اللدنية ، وذلك في الطرفين المشرقي

والمغربي للباطنية في الاسلام . ويطيب من جهة اخرى له واسينوس بالاسيوس ان يرى في تلامذة ابن مسرة متممين للغنوص الذي قال به و بريسيلين ، ان يرى في القرن الرابع ) . فاذا ما أبقينا من هذا الغنوص على الملامح الأساسية المهمة (كفكرة المادة الشاملة التي ما زالت خالدة خلود الله ، والمصدر الالحي للنفس ، وان اتحادها بالجسد المادي جاء نتيجة لإثم ارتكبته في العالم الآخر ، ثم قضية خلاصها وعودتها الى مواطنها نتيجة للتطهير الذي يصبح مكناً بفضل مواعظ الأنبياء وارشاده ، وتفسير المعنى الروحي للكتابات المقدسة ) فان هذه الملامح جميعاً نجدها في الواقع عند ابن مسرة ومدرسته .

ولد ابن مسرة ، حسب اقوال المؤرخين ، في عام ٢٦٩ ه / ٨٨٣ م ولم يكن من أصل عربي . وهم يذكرون كذلك ان سياء والده عبد الله وبنيت الجسدية كانت تسبغ عليه مظهر النورمانديين من سكان جزيرة صقلية بالرغم من أصله القرطبي ، وانه زار المشرق العربي ( البصرة مثلاً ) . المهم في الأمر ان هذا الوالد بتعشقه للنظر في امور اللاهوت ، ولاتصاله في الشرق بجلقات المعتزلة والباطنية ، حرص على ان ينقل الى ولده الملامح الروحية التي تميزت بها شخصيته الخاصة . توفي والد ابن مسرة وهو يؤدي فريضة الحج في مكة عام ٢٨٦ ه / ٨٩٩ م ، وكان ابن مسرة يناهز السابعة عشرة من عمره ولكنه كان مع ذلك محاطاً بعدد من تلاميذه . اعتزل معهم الى صومعة له في جبسال قرطبة ، وسرعان ما تضخمت شبهات العامة حوله . فان من يأخذ على عاتقه تدريس مذهب حكم قديم ك د أمبيذقلس ، عليه ان ينتظر حتماً اتهامه بالزندقة والإلحاد . أضف الى ذلك ان الحالة السياسية في امارة قرطبة كانت بئي تلك الآونة غاية في الحرج ، فآثر ابن مسرة ان ينفي نفسه برفقة اثنين من تلاميذه المفضلين .

بلغ ابن مسرة في تجواله حتى المدينة ومكة ، واحتك بالمدارس المشرقية، ولم يعد الى موطنه إلا في عهد عبــد الرحمن الثالث الذي تمــيز عهده السياسي بشيء من الحرية المدنية والدينية ؟ ولكن ابن مسرة وقد أفاد من اتصاله بالحلقات الباطنية في المشرق التزم جانب الحيطة والحذر فعاود الاعتزال في صومعته في جبال قرطبة حيث لم يفصح عن رأي مذهبه الا لعدد ضئيل مسن تلاميذه وذلك على شكل اشارات ورموز . وبما يدعو الى الأسف حقا اننا لا نعلم حتى العلم عدد مؤلفاته ولا أسماءها الحقيقية . الا انه يمكننا ان نذكر اسم اثنين من مؤلفاته على وجه التأكيد : «كتاب التبصرة» الذي يحتوي بدون شك على مفتاح مذهبه الباطني و «كتاب الحروف » وهو يبحث في ذلك الجبر الصوفي الذي أشرنا له هنا ( الفصل الرابع ، ٢ و ه ) . انتقلت هذه وتسر"بت الى المشرق حيث تصد"ى اثنان من المتصوفين الحافظين لنقضها وتسر"بت الى المشرق حيث تصد"ى اثنان من المتصوفين الحافظين لنقضها وتسر"بت الى المشرق حيث تصد"ى اثنان من المتصوفين الحافظين لنقضها وتسمي ما جاء فيها ، ولكن يبدو ان القضية لم تصل الى دواوين القضاء ، ولم يصدر أي امر باحراق كتب ابن مسرة ، على الأقل أثناء حياته . وفي عام ٣١٩ ه / ٩٣١ م ( في العشرين من آب ) توفي ابن مسرة ، في صومعته ، عاطاً بتلاميذه بعد ان أنهكته اعباء المهمة التي ندب نفسه لها ، وكان له من العمر ما يقارب الخسين عاما .

٢ — نخلص من ذلك ، الى ان الحجاب الذي كان ابن مسرة يخفي وراءه حقيقة مذهبه ، والعدد المحدود من تلاميذه ، واتهامه باطلاً بالهرطقة والالحاد ، ان هي إلا ظروف توضح لنا فقر الوسائل الـ في اتبعت في أيامنا ، في سبيل استبناء مذهبه الفلسفي . على ان هذا الاستبناء أدّى الى نتائج حميدة بفضل الجهود التي بذلها المستشرق الاسباني « ميخل اسينوس بالاسيوس » . كانت المهمة التي تصدى لها « بالاسيوس » مزدوجة . فهو قد رأى ، من جهة اولى ، ان مذهب «امبيذقلس» هو المحور الذي تدور حوله اصول مذهب ابن مسرة . كا انه رأى منجهة اخرى وجوب استبناء مذهبه الفلسفي على ضوء النصوص الطويلة التي وردت بشأن هذا المذهب عند ابن عربي خاصة .

لقد كانت المهمة الاولى سهلة نسبيا ، بفضل المؤرخين (من أمثال الشهرست. والشهرزوري وابن أبي اصيبعة والقفطي ). ان الاسطورة التي أوردها مؤلفو المتراجم هؤلاء تحتوي دون شك بعض الملامح عن السيرة الحقيقية للرجل ولكن على نحو موستع ومحور . فامبيذقلس ، على حد قول هؤلاء المؤلفين ، هو أقدم الفلاسفة الخسة الكبار في اليونان ( امبيذقلس ، فيثاغورس ، سقراط ، افلاطون وارسطو ) وهم يتكلمون عنه وكأنه حبر من الأحبار او نبي من الأنبياء نذر نفسه للتعليم والمراس الروحي . عاش منعزلاً عن العالم ، وسافر الى المشرق ، وأعرض عن الأمجاد والفخار . وباختصار فاننا نجد فيه واحداً من اولئك الأنبياء الذين سبقوا الاسلام والذين يتسع لهم نطاق علم النبوة الاسلامية . اما صفاته الأخلاقية فهي صفات الصوفي المتعبد ، وقد ذكرت له بعض المؤلفات التي عرفت عنه .

٣ — اما المذاهب التي تنسب اليه فهي تعود عامة الى المبادىء التالية: أفضلية الفلسفة وعلم النفس وباطنيتها ؟ وصف الكائن الاول بالبساطة المطلقة، وبأنه لا يحسده وصف ؟ وأنه سكون في حركة ؟ نظرية الفيض ؟ مقولات النفس ؟ الأنفس الفردية المنبثقة عن نفس العالم ؟ وجودها فيا قبل وخلاصها وتحررها فيا بعد . ومجمل هذه الفلسفة غني بالملامح الغنوصية والأفلاطونية المحدثة .

اما النقطة التي يمكننا التشديد عليها فهي نظرية الفيض التراتبي للجواهر الحسة : العنصر الاولي او المادة الاولى ، وهي اولى الحقائق الذهنية (وهي غير المادة الاولى المكونة لأجرام الكون)؛ العقل، النفس ، الطبيعة ، والمادة الثانية . فاذا ما رجعنا الى التراتب الافلوطيني (الواحد، العقل، النفس، الطبيعة ، المادة) للاحظنا على الفور الفرق بين افلاطون وامبيذقلس المحدث كا عرف في الاسلام . فقد حذف اول الأقانيم الأفلوطينية ، وهو الواحد، واستبدل بالعنصر الاولي او المادة الاولى . لا شك بأن فكرة وجود المادة في

عالم المعقولات واردة عند افلوطين (التاسوعات ٢ ، ١ و ١) وهي مادة مغايرة لمادة عالمنا وسابقة لها ، وهي بذلك موضوع ، ومصور تفترضه الصور الممكنة الحدوث جميعاً . بيد ان هناك فرقاً وهو ان امبينقلس الحدث يضع هذه المادة المدركة على ان لها حقيقة واقعة ؛ وتجعل منها النيض الالمي الاول (ويتبادر الى الذهن هنا كتساب واسرار المصريين ، حيث يشرح فرفوريوس ، الخصال السحرية للصور والهياكل ، لأنها مصنوعة من هذه المادة الخالصة الخالدة ). بيد ان هذه المادة المدركة الشاملة بالذاتهي الفرضية المميزة لمذهب ابن مسرة ولسوف نقتصر على ذكر ملاحظات ثسلات في هذا الشأن :

أ — ان سمو" الاقنوم الافلوطيني الاول على ترسيمة الجواهر الخسة لما يتفق مع ما تنادي به الاسماعيلية من وجوب سمو المبدع على الكائن واللاكائن مسرة معاً . وتجدر الاشارة الى هذه الناحية نظراً لما هي عليه مدرسة ابن مسرة ومذاهبه من تلاؤم مع المذاهب الباطنية التي عرفت من قبل في الاسلام لا سيا المذاهب الشعمة والاسماعيلية .

ب - يعود المبدأ ( الامبيذة لي » عن الطاقتين الكونيتين المشار اليها بدر المحبة » و و القهر » الى الظهور مع مذهب المادة المدركة. ان اول هذين المنظين Amour يقابل في العربية لفظ و المحبة ، ولكن اللفظ الذي أعطي في العربية مقابل Discorde يحور مفاد هذا اللفظ جوهرياً . فالقهر والغلبة تفيدان فكرة السيطرة والنصر والهيمنة . القهر والغلبة عنب السهروردي بعدان من أبعاد عالم المعقولات ( راجع الفصل السابع ، ٢ ) . القاهر صفة و الانوار الملائكية الخالصة. والقهر بعيداً عن ان يكون رسماً تتسم به الكائنات المتأتيبة عن مادة جسدية ، فان السهروردي يشتق صفة هذا اللفظ من و نور العزة » وهيمنة الانوار . في الامبيذقلية المحدثة اذن

تباين كبير فيا يختص بشأن امبيذقلس الكلاسيكي ، وهو امر يدعو الى البحث والتنقيب .

ج - كان لمذهب المسادة الأولية المدركة تأثير بالغ . فلسنا نجدها عند الفيلسوف اليهودي سلمون بن غبيرول ( المتوفي بسين عامي ١٠٥٨ و ١٠٧٠ ) فحسب ، ولكننا نجدها ايضاً في مؤلفات ابن عربي . وهذا ما ساعد « اسين بلاسيوس » على ان يعيد بناء مذهب ابن مسرة على نحو جزئي . ان الفرضية الميتافيزيقية القائلة بالجواهر الخسة او مبادىء الكائن عند امبيذقلس - المحدث الذي يتكلم عنه ابن مسرة ، ينتج عنها عند ابن عربي التراتب الهابط للمعاني الخسة الى يفسر بها كلمة « المادة » :

1) حقيقة الحقائق، وهي مادة مشتركة بين المخاوق واللانخاوق. ٢) نفس الرحمن ، وهي مادة روحية تشترك فيها كل الكائنات المخاوقة ، روحية كانت أم جسدية ، ٣) مادة تشترك بها الاجسام جميعاً ، تلك التي تقع في الافلاك السماوية وفي فلك ما دون القمر . ٤) مادة طبيعية (هي مادتنا نحن ) تشترك فيها الاجسام الواقعة في فلك مسا دون القمر . ٥) مادة اصطناعية تشترك فيها الصور العرضية جميعاً . وفي النهاية ان فكرة ( المسادة الروحية » سوف فيها الصور العرضية بالفة في علم المعاد عند ( الملا صدرا الشيرازي » ومدرسة اصفهان .

إ - لا يمكننا تنبع المراحل التي مرت بها مدرسة ابن مسرة ، وهي التي كانت اول مجتمع صوفي قام في اسبانيا الاسلامية . وكان على هذه المدرسة ان تعيش في وسط يعوزه التسامح ويسوده الحذر والمناكدات والتهم الباطلة ؟ لذا اضطر أتباع ابن مسرة الى اتباع نظام باطني مشد قالفوا تنظيماً سريا تراتبياً ، يقوم على رأسه « إمام » . أبرز من عرف من هؤلاء الأئمة في مطلع القرن الخامس الهجري ( الحادي عشر للميلاد ) اسماعيل بن عبد الله الرعيني،

وقد 'عرفت ابنة اسماعيل هذا ؛ بين المستجيبين ؛ بتضلعها العجيب من المعارف اللاهوتية . ومما يدعو للأسف ان انشقاقاً حصل ، أثناء حياة اسماعيل ، 'فقد في أثره كل أثر للمدرسة كتنظيم اجتماعي . ومها يكن من امر فان الاتجاه الصوفي في افكار ابن مسرة ما كف عن تأثيره العميق .

إن الشهادة القاطعة على فعل الفكر الصوفي عند ابن مسرة في صلب الصوفية في اسبانيا ، تظهر في التأثير البين الذي قام به الوسط الساطني في مدرسة ألميرية . بعد موت اسماعيل الرعيني في مطلع القرن السادس للهجرة ( الحادي عشر للميلاد ) وفي أوج سيطرة المرابطين ، غدت ﴿ أَلَمْرِيةٍ ، عَاصَمَةَ الفَكُرُ الصوفي في اسبانيا . وقد سن ابو العباس ابن العارف طريقة جديدة للحيساة الروحية تستند الى الحكمة الالهية عند أبن مسرة . وقــام ثلاثة من تلاميذه بنشر هذه الطريقة هم : « ابو بكر الملوركيني ، في غرناطة، و وابن برّجان، ( الذي سوف يقاترن اسمه باسم ابن عربي ) في اشبيلية ( ولكنـــه 'نفي الى مراكش بصحبة ابن العارف ، وماتا كلاهما في حدود العام ٥٣٦ هـ/١١٤١م)، و ﴿ ابن قصي ﴾ الذي نظم المستجيبين لمدرسة ابن مسرة في ﴿ الغارب ﴾ ﴿ فِي جنوب البرتغال ) على شكل فرق [ميليشيا ] دينية يدعى أعضاؤها ، على غرار المتصوفين ، بالمريدين . في مذهب الحكمة الالهية ، عند هؤلاء ، وفي تنظيمهم الاجتماعي ، ملامح مشتركة مع ملامح الفكر الاسماعيلي . ولقد ظلُّ دابن قصي"، إمامًا حاكمًا يتمتع بنفوذه طيلة عشر سنوات في منطقة والغارب، ثم توفي عام ١١٥٦ م / ١١٥١ م وولد ﴿ ابن عربي ﴾ بعد موت ﴿ ابن قصي ۗ ﴾ بأربعة عشر عاماً ( سنة ٥٦٠ ه / ١١٦٥ م ) وألف كتــابا ضخماً شرح فيه المؤلف الوحيد الذي وصلنا عن ابن قصي ( وهو شرح حكمي - الهي صوفي للأمر الذي تلقاه موسى امام الجب المشتعل : « اخلع نعليك انك في الوادي المقدس طوى ، السورة ٢٠ آية ١٢ ) ٠

## ۲ ـ ابن حزم فيلسوف قرطبة

1 - نشأت في قرطبة ايضاً شخصية من ألم الشخصيات الاسلامية في السانيا في القرنين العاشر والحادي عشر للميلاء ؛ وهي شخصية متشابكة النشاطات وتتجلى مظاهر هذا التشابك في آثارها . تلك هي شخصية ابن حزم. فهو تارة شاعر ، وطوراً مفكر ولاهوتي ومؤرخ ناقد للمذاهب الدينية والمدارس الفلسفية واللاهوتية ؛ كا انه يبحث في الاخلاقيات وفي التشريع . أما ما يهمنا من نواحي تفكيره هنا فأمران : منحاه الافلاطوني ، وتأريخه للديانات . ولد ابو محمد علي ابن حزم عام ٣٨٣ ه / ٩٩٤ م من عائلة عريقة في مكانتها الاجتاعية ؛ ويطيب لابن حزم نفسه ان ينتسب الى يزيد ، وهو احد الرجالات الفرس الكبار . واذ كان والده وزيراً للخليفة المنصور ، فقد استطاع ابن حزم ، إبان شبابه ، ان يتتلمذ على أشهر معلمي قرطبة في مختلف ميادين المعرفة : الحديث والتاريخ والفلسفة والحقوق والطب والادب .

ومن المؤسف ان يجتاح البربر قرطة عام ٢٠١٣ م ؟ ه أ المورة على حكم بني أمية حزم أباه في حزيران من العام نفسه . ثم تأججت الثورة على حكم بني أمية فأخرج ابن حزم من قرطبة ، وحجزت أمواله . وهكذا نرى ابن حزم ، في عامه العشرين ، وقد انصرف بكليته الى معترك السياسة ، وكان من اخلص انصار الدولة الاموية . ثم التجأ الى ألميرية وترأس الحركة التي ساعدت الامير عبد الرحمن الرابع ، وهو الطامع الشرعي للخلافة ، على خصمه ابن حرد . بيد ان جيش الامير انهزم في احدى المعارك فقت للامير ووقع ابن حزم في الاسر ، ثم اطلق سراحه بعد ذلك .

لم تفتر همة ابن حزم فالتجأ الى « شاطبة » . وهناك وجد من الامان والهدوء ما أتاح له الانصراف الى تأليف كتاب، القيتم في الحب ، كتاب ، طوق اليامة » ، وهو في الوقت نفسه عبارة عن يوميات لخبرته في الحياة ،

حيث يفصح ابن حزم ، بسين مواضيع شق ، عن جرح دفين في نفسه ، لم يفصح عنه قبل ذلك ، وهو حبّه لفتاة كان والده قد تبناها . ثم انسه ظل على ولائه لقضية اشراف بني أمية ، ودولتهم في عرفه هي الدولة الشرعيسة الوحيدة فكان من أصلب المساعدين للأمير عبد الرحمن الخامس الذي نجح في الاستيلاء على العرش، وسمّى نفسه المستظهر ، عام ١٠٢٣ هم / ١٠٢٣ م ، وغدا ابن حزم وزيراً له . ولكن لم يطل به ذلك ، للأسف ، فقسد قتل المستظهر بعد شهرين من ارتقائه العرش ، في شهر شباط من السنة نفسها ، وأبعد ابن حزم عن قرطبة . عند ذلك فقد الأمل في كل محاولة لبعث الدولة الأموية . فأعرض عن السياسة وامورها نهائيا ، وانصرف بكليته الى العلم . وقد توفي ابن حزم عام ١٠٤٤ هم / ١٠٦٣ م .

٧ - 'يعَدُ ابن حزم ، في كتابه (طوق اليامة، في عداد أتباع الافلاطونية في الاسلام ؛ وقد اشتهر ، بمن سبقوه الى ذلك ، محد بن داوود الأصفهاني ( المتوفي عام ٢٩٧ ه / ٢٠٩ م ) والذي أشرنا أعلاه ( الفصل السادس ، ٢) الى مؤلتفه القيتم ( كتاب الزهرة ، ولعل ابن حزم قد اطلع على نسخة من هذا الكتاب في مكتبة قصر ( شاطبة » . وهو يستشهد باحدى الفقرات التي يشير بها ابن داوود الى ( المأدبة ، احدى أساطير افلاطون : ( لقسد اعتقد بعض اهل الفلسفة ان الله قد أعطى لكل من منالعقول التي خلقها شكلاً كروياً ؛ مم جعله قسمين ، ووضع كلا منها في جسد » وأما سر الحب فيقوم على التقاء هذين العضوين كا كانا في الأصل كلا واحداً . ومها يكن من أمر ، فهنساك حديث نبوي يؤكد ، بشكل واضح ، أسبقية وجود النفس . ويستند ابن حزم الى هنذا الحديث ، ولكنه يفضل تأويله على نحو يتعلق باتحاد العنصر حزم الى هنذا الحديث ، ولكنه يفضل تأويله على نحو يتعلق باتحاد العنصر الألف النافس المنفصلة والمجزأة في هذا العالم . فالأمر عنده يتعلق بنوع من الإلفة القائمة بين الدوافع التي تحرّك هذه الانفس ، والستي تفتحت منذ كانت الإلفة القائمة بين الدوافع التي تحرّك هذه الانفس ، والستي تفتحت منذ كانت الانفس ] موجودة في العالم العلوي ، والحب هو التقارب الدائم الصورة الانفس ] موجودة في العالم العلوي ، والحب هو التقارب الدائم الصورة الانفس ] موجودة في العالم العلوي ، والحب هو التقارب الدائم الصورة المنافسة والمجاه المائم العلوي ، والحب هو التقارب الدائم الصورة المنافسة والمجاه المائم الماؤي ، والحب هو التقارب الدائم الصورة المنافسة و المحددة في العالم المائه المائه و المحددة في العالم المائه و المحددة في العالم المورة المحدد المحدد

[ النهائية ] التي تكتمل فيها الأنفس . الشبيه يسعى وراء شبيهه . والحب اتحاد روحي ، انه تذاوب الأرواح .

ان التحليل الذي يعطيه ابن حزم ، بشأن السبب الذي غالبًا ما يعود اليه تفتّح الحب؛ يذكرنا، بشكل واضح، بمحاورة افلاطون «لو فيدر، Le phèdre. هذا السبب هو «صورة" جميل" « ظاهرها »؛ وذلك ان النفس جميلة، وتشتاق بشغف الى كل ما هو جميل ، وتميال نحو الأشكال الكاملة . فاذا ما رأت الشكل ، شيئًا من طبيعتها الخاصة ، أصابها من جر"اء ذلك تعلقتي به شديد ، فوقع الحب بمعناه الحقيقي . اما اذا لم تميّز ، في ما وراء هذا الشكل ، شيئًا من طبيعتها الخاصة ، فان عاطفتها لا تذهب الى ما وراء الصورة ، . وانــه لمهم أن نبرز هذا التحليل عند أبن حزم ، وهو الـ ﴿ الظاهري ، النزعة [ في مذهبه ] (أي انه يتمسك مجرفية النص الظاهر) وذلك الى جانب تأملات اخرى لديه كمثــــل قوله « ايها الدر المكنون ، في صورة بشرية ، او « إنني أرى صورة بشرية ، فاذا أنعمت النظر ، ظهرت لي وكأنها جسم جاء من عالم الأخلاق الساوي ، . اننا هنا حيال أفكار يمكن ان نعثر عليها عند بعض الباطنيين من امثــال « روزبهان الشيرازي » و « ابن عربي ، اولئك الذين يجهدون ان رواكل ظاهر على انه صورة متجلَّية . ان الحد الفاصل بين كل من الباطنيين والظاهريين ، هو اذن حدّ على شيء من الإبهـــام . وعند هؤلاء واولئك ينقلب الظاهر الى مظهر . وهذا لعمري أمر ينبغي ان لا يغرب عن البال ، عند بحثنا « للظاهرية » في إلهات ابن حزم .

يعود الفضل للمستعرب « أ. ر. نيكل » في كونه اول من حقق ونشر النص العربي لكتاب ابن داوود ، كما انه اول من ترجم كتاب ابن حزم الى لغة غربية ( الى الانكليزية ) . وثمة سؤال ذو فائدة شيقة طرحه « نيكل » يدور حول الشبه الوثيق بين نظرية الحب عند ابن حزم وبعض الأفكار الستي

تظهر في كتـاب ( العلم المرح La gaie science ) لغليوم التاسع الأكيتاني Guillaume IX d'Aquitaine وعلى وجه عام ، بينه وبين بعض المبادىء الأساسية التي تظهر في حكايات الشعراء الفرنسيين المتجولين وأخبارهم ، حتى الحملة الصليبية التي قامت لقتال الألبيجويين Les Albigeois . ولا يسعنا الا ان وتيبولوجياً ، وروحياً ) ؛ اذ ان الامر لا يتعلق فقط بقضية شكلية او مبحثية بل يتعلق ايضاً بما هو مشترك بين ﴿ الذِّن تَـا لَفُوا عَلَى الْحَبُّهُ ﴾ وبين عقيدة الحب التي يبشر بها بعض الصوفيين . ولكن [ مع ذلك ] علينا ان نفرت بعناية بين هذين الموقفين ( انظر ما ورد في الفصل السادس ، ٦ ) . ان طريق الحب عند ابن داوود، وهو ذو النزعة الأفلاطونية ، وعند الجاحظ ، كما هي عند اللاهوتي الحنبلي - المحدث ابن القيم ، ليست ذات منفذ الهي ، وهي لا تبرز ولا 'تشرق؛ في حين انها بالنسبة للأفلاطونية الصوفية، وروزيهان الشيرازي وابن عربي ٬ هي هذا البروز وهذا الشروق نفسه . ثم ان روحانية الصوفيين الذين خلفوا هؤلاء ، تتخذ طابعاً مختلفاً عن سلفهم . فالحب المذري ما هو انموذج يحاكي ، بكل بساطة ، حب الله . اذ لا مجال للانتقال مما هو انساني الى ما هو في جوهره الهي. انها استحالة تتولد في الحب الانسانينفسه، اذ ﴿ هُو الْجُسُرِ الوحيدِ الذي يقطع تيارِ التوحيد ﴾ .

اما و كتاب الاخلاق والسبير ، لابن حزم ، وقد نقله وأسين بلاسيوس، الى الاسبانية فهو ذو فائدة 'جلتى لقراءة الكتاب السابق ؛ اذ 'يحكم فيه المؤلف تعريف المصطلحات التقنية التي يستعملها في تحليله لمختلف اوجه الحب، ثم إن هذا الكتاب ، ينتمي هو الآخر، من قريب او بعيد، الى والمذكرات، الشخصية ، فيذكر المؤلف فيه ملاحظاته ، وتأملاته ، وآرائه في النساس والحياة دون ان يكون للكتاب منهج سابق او تصعيم ، وهو كتاب يفصح بشكل مفصل عن حياة الانسان والمجتمع الاندلسي في غضون القرن الخامس للهجرة (الحادي عشر للميلاد).

٣ - يعرف ابن حزم ، كفقيه اسلامي ، بكتاب له بعنوان « كتاب الإبطال » (قام « غولدزيهر » بنشر قسم منه ) حيث يبحث في المصادر الخسة التي تقر بها المدارس المختلفة لإقامة فتوى شرعية ، وهي : القياس والرأي والاستحسان ، والتقليد والتعليل . ثم انه في « كتاب المنحلتى » ينتقد مبادىء المدرسة الشافعية انتقاداً لا هوادة فيه . وعلى هذين الكتابين ، بالاضافة الى مذهبه الظاهري تقوم اسس المجادلة مع غيره من المؤلفين .

اما اهم ما عرف به اللهوتي ابن حزم فهي رسالة له في الأديان والمدارس الفكرية ( و كتاب الفيصل والنيحل » طبعة القاهرة ، ١٩٢١ه / ١٩٢٣ م ، وقد نقله الى الاسبانية ايضاً المستشرق و أسين بلاسيوس » ) . 'يعتبر هذا المؤلّف الضخم ، بحق ، اول رسالة كتبت في التاريخ المقار ن للديانات ، سواء في العربية او غيرها من اللفيات . يفصح فيه معلم قرطبة ، عن كل ابعاد عبقريته ومعارفه الواسعة ؛ اذ يعرض فيه ، بالاضافة الى مختلف الديانات ، منها مناحي الفكر الانساني تجاه الحدث الديني ، سواء المنحى الشكي منها ذلك الذي يضع القيم المقدسة جميعاً في معرض الشك ، او منحى المؤمن الساذج من افراد الطبقة الشعبية .

يقستم ابن حزم الكائنات والمذاهب ، وفقاً لمنحاها ، الى اصناف عدة . فهناك الملحدون ، ويشتملون على الشكاك والماديين ايضاً ؛ وهناك المؤمنون ويشملون على السواء اولئك الذين يؤمنون بألوهية شخصية ، والذين يؤمنون بألوهية لا شخص لها ، بل هي مجردة ، لا علاقة لها بالانسانية اطلاقاً . فالفريق الاول يقسم الى موحدين ومشركين ؛ وبين الموحدين انفسهم ينبغي ان غير بين اولئك الذين لديهم كتاب أنزل من السهاء على رسول ، واولئك الذين لا كتاب لديهم . أما اهل الكتساب ( راجع الفصل الاول ، ١ ) فهم ايضاً على نوعين مختلفين : فهناك الذين حافظوا بأمانة على النص المقدس ، دون أي تحوير او تبديل ، على مر العصور ؛ وهناك الذين بداوا فيه وحوروا .

فصداق حقيقة الحدث الديني يقوم اذن ، في عرف ابن حزم ، على الإقرار بوحدانية الله (التوحيد) وعلى الاحتفاظ بالنص المنزل ، كلا واحداً لا يتبدل على مر الازمنة . وتقوم اسس الحدث الديني ، جوهريا ، والحالة هذه ، على معنى د الالهي ، والمقدس ؛ كا تتعلق صحة هذا المعنى وشرعيته بإثبات الوحدة المجردة المتعالية ؛ وهذا الاثبات بدوره يضمنه الوحي الالهي المنزل على الرسول . ومن المهم ، اذن ، لكي يحتفظ هذا الوحي بفعله المستمر ، ان يُصان نصا وحرفا ، من عصر الى عصر ، ذلك ان هذا النص هو العتبة عينها التي يقترب بها المؤمن من السر الالهي .

هذه هي الخطوط العريضة للمسالم الديني كا يتذهنه ابن حزم ، ويشيد ، طبقاً لذلك ، بنيانه د الظاهري ، على انه الطريقة الوحيدة للحقيقة الروحية . ولدعم ما كنا قد ألمحنا اليه أعلاه بشأن هذه د الظاهرية ، فاننا نذكر ان ابن عربي ، وهو احد كبار الباطنيين في كل الأزمنة ، كان هو الآخر ، اندلسياً ، وظاهري النزعة فيا يختص بالشرع .

## ٣ ـ ابن باجّة فيلسوف سرغسطة

١ - هو ابو بكر محمد بن يحيى المعروف بابن الصايع وبابن باجة (أفامباس Avempace كما عرفه المدرسيون اللاتين في القرون الوسطى ) . ننتقل مصه ، ولو الى حين ، الى شمال شبه الجزيرة . يستوجب هذا الفيلسوف منا انتباها خاصاً لما كان له من عميق التفكير ، وبعيد التأثير على ابن رشد وعلى « ألبير الأكبر » ، رغم الشدائد التي اعترضت حياته القصيرة . ولد في سرغسطة في أواخر القرن الحادي عشر للهيلاد ( الخامس للهجرة ) . ولكن « ألفونس » الاول الأرغوني d'Aragon احتل سرغسطه عام ١١١٨ م / ١٥٥ ه ، لذلك نجد ابن باجة ، في السنة نفسها ، يلتجىء الى أشبيلية ، حيث يتعاطى الطب،

ثم ينتقل الى غرناطة ؟ ثم انتقل بعد ذلك الى مراكش حيث كانت له حظوة في بلاط و فاس وحق انه توصل الى منصب الوزير . ويقال انه في عام ١١٣٨ م / ٣٣٥ ه ، قرر أطباء و فاس و ان يتخلصوا من منافسهم الشاب هذا ، بواسطة السم . وقد كتب احد تلامذة ابن باجة ، وهو ابو الحسين على الغرناطي ، في مقدمة المصنف الذي جمع به رسائل معلمه ، ان هذا الاخير ، كان اول من جعل تعليم الفلاسفة الشرقيين في الاسلام ، ينيسع ويعطي ثماره الحقة في اسبانيا . ولكننا ، اذا ما فكرنا بابن مسرة ، وبما كان من أمره في هذا الجال، لوجدنا في هذا المديح بعض المغالاة . أضف الى ذلك ان الفيلسوف اليهودي و سلمون بن غبيرول و ( افيسبرون ) قد سبقه الى ذلك ، ولكن كتاباته بقيت مجهولة عند الفلاسفة الاسلامين .

٧ - 'يذكر ان لابن باجه عدة شروحات لمؤلفات ارسطو ( في الطبيعة ، وعلم الآثار العلوية ، وكتاب و التوالد » ، وتاريخ الحيوان ) . اما كتاباته الفلسفية المهمة فلم ينه تأليفها . ويشير ابن طفيل الى ذلك ( الفصل الخامس ، ه ) في معرض إشادته بعمق تفكير الرجل ، والتأسف على حظه العاشر . تتضمن كتاباته هذه ، رسائل مختلفة في المنطق ، رسالة في النفس ، ورسالة في اتصال عقل الانسان بالعقل الفعال ، وهي مسألة يعود اليها ابن باجه في ورسالة الوداع » ( التي خص بها احد الشبات من تلاميذه ، ليلة احدى أسفاره ) . وأخيراً هناك الرسالة التي 'تعزى اليها شهرة ابن باجه وعنوانها : و تدبير المتوحد » . كان ابن باجه ، على غرار الفارابي ، المشرقي المتأمل ، الحيب للعزلة ، ميالاً الى تذوق الموسيقى ، وكان يجيد العزف على المزهر . الحيب للعزلة ، ميالاً الى تذوق الموسيقى ، وكان يجيد العزف على المزهر . أفيد كان لدى ابن باجه كامل الاستعداد للتأثر بالفارابي ، لما بينها من تلاؤم .

ويشار كذلك الى معمارفه الواسعة في الطب ، والرياضيات وعلم الفلك . وكان من امر ميله الى علمالفلك انه وجد نفسه علىنزاع من نظريات وبطليموس،

واننا لنذكتِّر بنوع المسألة المطروحة التي ألمنـــا اليها أعلاه في معرض الكلام على ابن الهيثم ( انظر الفصل الرابع ، ٨ ) . فطالما انه 'ينظر الى الافلاك الساوية على انها اعتبار رياضي تجريدي Fictions mathématiques ، يستعملها الهندسيون لحساب حركات الكواكب ، فلا مجال لتدخل الفلاسفة في الامر . اما في حال اعتبار هذه الافلاك اجساماً محسوسة ، صلبة او سائلة ، فان الفرضيات يجب ان تنفق وقوانين علم الطبيعـة السماوي . ولكن الطبيعيات الساوية ، التي اتبعت عادة ، كانت طبيعيات ارسطو . وهي تقتضي القول بأفلاك متغالفة ، موحدة المركز، ويمثل مركز العالم مركزاً لحركتها الدائرية، Excentrique ؟ ولقد ساهم اكثر فلاسفة اسبانيا الاسلاميين شهرة ، نعني ابن باجه وابن طفيل وابن رشد ، طيلة القرن الثـــاني عشر ، في محاربة نظام « بطليموس » في الفلك ، حتى انتهى ذلك الى إقسامة نظام « البطروجي » ( ﴿ البتراجيوس ﴾ عند اللاتين ) . وكان لهـذا النظام ؛ حتى القرن السادس عشر ، أتباع يدافعون عنه ، ويردون على نظام ﴿ بِطليموس ﴾. ويعود الفضل الى الفيلسوف اليهودي الكبير « موسى بن ميمون » ( المتوفى عام ١٣٠٤ م ) في التعرُّف الى مضمون رسالة في علم الفلك من تأليف ابن باجة . واذا مــــا ستمنا بالاسباب السديدة ، طبعاً ، التي حددت من أجلها قوانين الحركة في الارسطاطالية؛ فان ابن باجة يتخذ من اجلهذه الاسباب إياها موقفاً معارضاً لنظرية الـ Epicycle فيمرض [ والحالة هذه ] فرضياته الخاصة . وكان لهمذه الفرضيات تأثير على ابن طفيل، بقدار ما اهتم هذا الاخير، بشهادة ابن رشد، والبطروجي نفسه ، بعلم الفلك .

في واقع الامر ، وقد أشرنا الى ذلك اعلاه ( الفصل الرابع ، ٨ ) ، ان

<sup>(</sup>١) يقصد بالـ Epicycle : الدائرة التي يقطعها في دورانه، كوكب من الكواكب، في الحين الذي يقطع فيه مركز هذه الدائرة ، بدوره ، دائرة اخرى .

القضية تتعلق بـ ( صورة للعالم Imago Mundi ) ناجمة عن تعقل قبلي للكون اكثر مما هي ناجمة عن مقتضيات تجريبية. كما ان هذا التعقل يؤلف كلاً واحداً مع مجمــل تصورات الفيلسوف وإدراكاته العقلية ، ويساعد على تعيين مكانه ورتبته في عداد فلاسفة الاسلام . هذه المكانة يوضحها ابن باجة بنفسه عندما يعلن عن موقفه تجاه الغزالي ( انظر الفصل الخامس ، ٧ ) . ففي نظر ابن باجة ان أبا حامد قد بالغ في تبسيط المشكلة بإثباته ان التبصر في العالم الروحي، ذلك التبصر الذي يهبه الأشراق الالهي ، 'يقيِّض له ، في حــالة الوحدة ، إلتذاذاً ناعماً . ذلك ان تصوف الغزالي ، ذلك التصوف الديني الجوهر ، هو في الواقع ، غريب على ابن باجة. فتبصّر فيلسوفنا يرمي الى أمر اكثر تجرداً، بل من الصواب ان نقول ان ابن باجة ، بتأثيره على ابن رشد ، قد وسم الفلسفة في اسبانيا بوسم جعل اتجاهها يبتعد كل البعد عن فكر الغزالي . أن جهد المعرفة التأملية هو وحده الجهد القادر على ان يقود الانسان الى معرفة نفسه ومعرفة العقل الفعال ؟ وان الألفاظ التي يفضُّل ابن باجة استعمالها ، من مثل لفظة « المتوحد » و « الغريب » ما هي الا كلمة أنموذجية للغنوص الصوفي في الاسلام . وهكذا يتسنى لنا ، من الأولى ، ان نقول ، اننــــا إزاء انموذج واحد من الرجال الروحيين ، قد تحقق في فردين يختلف لديهما تعقـّل الغرض المشترك ، كما يختلف بالتالي اختيار الطرائق التي تؤدي الى هذا الغرض. كانت احدى هذه الطرائق ، في اسبانيا ، طريقة ابن مسرة ، وسوف يتسبع ابن عربي نهجها ؟ وكانت الاخرى طريقــة ابن باجة ، وسوف يقتفي ابن رشد أثرها.

٣ - كان للمستشرق و س . مونك ، فيا مضى ، دراسة وافية حول الكتاب الاكبر لابن باجة ، لكن النسخة الأصلية من هـنه الدراسة بقيت ناقصة ، ولم يكتشفها ، حديثا ، الا المستشرق و أسين بلاسيوس ، وكان الفيلسوف اليهودي و موسى النربوني ، (عاش في القرن الرابع عشر للميلاد ) قد قام بدراسة لها هو الآخر وأتى على ذكرها مراراً ، في شرح له، بالعبرية،

لرسالة حي بن يقظان لابن طفيل . ولا يمكننا ان نستخلص هنا ، منالفصول الستة عشرة الباقية من هذا المؤلف - رهي بالفعل ذات كثافة نادرة الوجود - الا بعض المواضيع الأساسية . اما الفكرة الرائدة لهاذا المؤلف فيمكن وصفها بأنها دليل Itinérarium يقود الانسان - الفكر الى الالتقام معالمقال .

يفصح المؤلف في بادىء الامر عما يعنيه بالكلمتين اللتين يتألف منها عنوان الكتاب: و تدبير المتوحد ، و فالكلام على التدبير 'يقصد منه عدة أعمال منسقة وفتى تصميم بعينه ، وتهدف نحو كال منشود . اذ ان تدبير الاعبال ، الذي يقتضي التفكير والروبة ، لا يكون الا عند الانسان وحده . وعلى تدبير المتوحد ان يكون صورة للتدبيرالسياسي في الحكومة الكاملة او الحكومة الفاضلة . و 'يستشف من هذا الكلام ، علاوة على تأثير الفارابي ، التوافق بين ابن باجة وأبي البركات البغدادي . وتجدر الاشارة الى ان هدنه الحكومة الفاضلة ما كانت في ذهن الفيلسوف فكرة قبلية ، كا انها لم تكن نتيجة محاولة لقلب نظام الحكم . فهي لا يمكن ان تنتج الا عن إصلاح للأخلاق والمدادات قبل كل شيء ، وهذا الاصلاح يتجاوز ، بالشيء الكثير ، نطاق المجتمع ؛ انه يبتدىء ، حقاً ، منذ البداية ويسعى ، قبل اي شيء ، ان يحقق الرجود الانساني على أمّة في كل فرد من الأفراد ، ان يحقق وجود المتوحد ، ذلك المتضامنون .

هؤلاء المتوحدون هم رجال توصلوا الى الاتصال بالمقل الفعال ، وبذلك يمكن لهم ان يؤلفوا مجتمعاً فاضلاً حيث لا يحتاجون الى أطباء لأنهم لا يفتذون الا بمقدار ؛ ولا لقضاة ، لأنهم بلغوا أعلى درجات الكال التي يمكن لانسان ان يبلغها . اما في الوقت الراهن ، فعلى المتوحدين ، في كل الحكومات غير السكاملة ، التي يعيشون فيها ، ان يكونوا نواة للمدينة الفاضلة ، وليس لهم من السكاملة ، التي يعيشون فيها ، ان يكونوا نواة للمدينة الفاضلة ، وليس لهم من

طبيب سوى الله ، ان يكونوا تلك و النبتات » التي عليها ان تغذي وتنمي والتدبير » الذي يبشر به الفيلسوف ابن باجة ، على انه الرائد الى غبطة المتوحد . هذه الكلمة اذن [ المتوحد ] تطلق على الفرد المنعزل ، كا تطلق على مجموعة أفراد دفعة واحدة . اذ ، طالما ان الجماعة لم تأخذ بعادات هؤلاء المتوحدين ولم تتبع تقاليدهم ، فان هؤلاء ، كا يسميهم ابن باجة نقالا عن الفارابي والمتصوفين ، يظلون رجالاً وغرباء » في عائلاتهم ومجتمعهم ، وذلك لأنهم مواطنو الحكومة الكاملة ، الذين تدفعهم جرأتهم الروحية الى استباق حدوثها . اما كلمة و الغريب » فهي من أصل غنوصي قديم ، اجتازت أحاديث الأئمة عند الشيعة ، وكثر ورودها في كتاب السهروردي و رسالة الغربة المشرقية » ، ثم ها هي ، تفضي لنا ، مع ابن باجة ، ان الفلسفة في الاسلام لا تنفصل عن الغنوصية الا بصعوبة .

٤ - لإيضاح ما يرتكز اليه تدبير المتوحدين هؤلاء ، يجب أولاً تصنيف الاعمال الانسانية بالنسبة « للصور الروحانية » التي ترمي اليها ، ومن ثم تمين « الفايات القصوى » ، لهذه الاعمال ، كل بمفردها ، بالنسبة للصور الروحانية التي ترمي اليها . من هنا ان ابن باجه يتوسع في شرح نظرية له عن « الصور الروحانية » وهي نظرية من الدقة التأملية بمكان ، لا يمكننا الاشارة لها هنا الا عرضا . فهي ، اذا ما توخينا إيجاز القول ، تميّز بين « الصور المعقولة » التي عليها ان تجرد من المادة ، وبين « الصورة المعقولة » المفارقة ، في جوهرها ، للمادة ، والتي تدرك دون ان يوجب إدراكها تجريداً من مادة . وان تدبير المتوحد ، ليقوده الى إدراك النوع الاول من هذه الصور ، في حالة وفي ظروف ، تعود في نهاية أمرها ، الى استنشاء حالة النوع الثاني وظروفه .

اما الصور التي عليها ان تجر د من المادة [لتصبح مدركة] فهي ما يدعى بالمعقولات الهيولانية . فهي ليست في عقــل الانسان الهيولاني الا بالقوة .

والعقل الفعال هو الذي ينقلها الى الفعل . فاذا ما غدت بالفعل ، أدركت على تمام شمولها اي على نحو العلاقة الشاملة التي يقيمها الجوهر [الواحد] مع الأفراد المادية [ المتعددة ] التي تمثله . ولكن الهدف النهائي المتوحد لا يستند الى الهيولى ولا يتعلق يها . ولذلك وجب ان تضمحل هذه العلاقة الشاملة نفسها ، في نهاية الأمر ، وان يدرك المتوحد الصور في ذاتها دون الحاجة الى حلولها في مادة ، او تجريدها منها . فعقله يدرك ، على نحو ما ، مثل المنشل ، معقولات الجواهر ، فيفهم فيها جوهر الانسان على حقيقته ، وبذلك يتوصل الانسان الى فهم كنه ذاته ، بأنه كائن – عقل . ذلك ان الصور وقد أصبحت معقولات بالفعل ، تغدو ، اذن ، هي نفسها عقلا بالفعل وهذا ما يعنيه هنا لفظ « العقل المستفاد » او العقل المنبثق عن العقل الفعال . وهمذه الصور كتلك المعقولات لا علاقة لها بالهيولى اذ ان المقل بالفعل ، هو نفسه ، قوام العقل المستفاد .

وبعبارة اخرى ، عندما تجرّد المعقولات بالقوة من الهيولى ، فتصبح ، عند ذلك ، موضوعات للتفكير ، يصبح وجودها ، في هـذا الآن بالذات ، وجود َ صُور لم تعد مطلقاً في مادة . فهي عقل مستفاد ، في حال كونها معقولات بالفعل ، وهذا بدوره صورة [ روحانية ] للعقل بالفعل . يمكننا الآن ان نفهم ، كيف ان صور الكائنات ، وقد غدت معقولات بالفعل ، هي الحد الأسمى لتلك الكائنات ، وبهذا المعنى، هي نفسها كائنات . وإننا نسلتم مع الفارابي ؛ أن الأشياء المدركة ، في حال كونها قـد أصبحت معقولات بالفعل ، ثفكر بدورها ، هي الاخرى ، كعقل بالفعل .

إن هدف المتوحد يرتسم بوضوح . انه التوصل الى توليد هذه العملية التي لم تعد تقتضي تجريد الصور من قوام بعين ( Substrat ) أي من الهيولى . « عندما يكون العقل عقلاً بالفعل ، بالنسبة لكافة الأشياء المعقولة بالفعل ، فهو لا يعقل نفسه دون اللجوء الى

التجريد » (أي دون الحاجة الى تجريد الصور من المادة . ويحسن مقابلة هذه النظرية بكاملها مع نظرية المعرفة الوجادية Connaissance présentielle عند الاشراقيين ( انظر الفصل السابع ) .

ه - يبقى لنا كلمة أخيرة نقولها. وهناك كائنات هي صور محضة بدون مادة ، صور ما كانت ابداً في مادة ، من هنا ، ليس على همذه الكائنات ان تصير او تتبدل ، عندما نعقلها ، ولكنها تبقى ، كا كانت قبل ان يعقلها هذا العقل ، أشياء معقولة مجتة ، دون ان تجرد من مادة. فالعقل ، في حال كونه عقلا بالفعل ، يجد هذه الكائنات نفسها ، مفارقة لكل مادة وموجودة بالفعل . فيعقلها كا توجد في ذاتها ، أي كأشياء فكرية ، لا مادية ؟ ووجودها لا يطوأ عليه أي تحول او تبدل . وجب اذن ان نقول ما يلي : كا ان العقل المستقاد هو صورة للعقل بالفعل ، كذلك تصبح هذه الصور المعقولة صوراً للعقل المستفاد ، وهذا بنفسه ، هو ، بدوره ، قوام لهذه الصور كا انه ، ايضاً ، المستفاد ، وهذا بنفسه ، هو ، بدوره ، قوام للمتفاد .

والآن ، ان كلا من الصور التي توجد ، اليوم ، حالة بشكل محسوس In concreto في مادتها ، توجد في العقل الفعال ، ومن اجل هذا العقل ، كصورة وحيدة مفارقة ، لا في مادة ، دون ان يتوجب ، بالطبع ، تجريدها بهذا العقل [ الفعال ] من مادتها ، كل بمفردها ؛ ولكن كا هي الحال عند العقل بالفعل . وهذا ما يفسر كون الانسان ، من حيث ما يكون جوهره كانسان ، الفعل . وهذا ما يفسر كون الانسان ، من حيث ما يكون جوهره كانسان ، قرب الكائنات الى العقل الفعل ؛ ذلك ان العقل المستفاد ، كا رأينا ، قادر بمجرده ، على حركة العقل بالفعل ، اياها ، لكي يتعقل ذاته ؛ واذن ، تتفتح القوة المدركة الحقيقية ، أعني تعقل الكائن ، الذي هو في عين جوهره ، غقل بالفعل ، دون ان يكون هناك حاجة ، لا آنا ولا آنفا ، الى شيء آخر بالفعل ، دون ان يكون هناك حاجة ، لا آنا ولا آنفا ، الى شيء آخر بالفعل ) . ولنا في هذا القول نفسه ما يحد د

المقل الفعال المفارق كقوة فاعلة ، وأبداً في تعقل دائم لنفسه وهذا هو حد" الحركات جميعاً .

ربما تكفي هـنه الخلاصة الموجزة لاستكشاف مقاصد ابن باجة وعمق تفكيره . واذا ما رجعنا الى ما ذكر هنا حول العقل الفعال كروح قدس و معرض كلامنا على الفلسفة النبوية، والسينوية والسهروردي ، لأمكننا القول ان ابن باجة يتميز بدقته الرائعة ، من بين كل الفلاسفة الذين حاولوا مثله ، في في الاسلام ، ان يضعوا تخطيطاً لما يكن تسميته بد و ظاهراتية ، الفكر في الاسلام ، ان يضعوا تخطيطاً لما يكن تسميته بد و ظاهراتية ، الفكر يتوقف عند الفصل السادس عشر . ولم يكن من العبث، ان يحد فيه ابن رشد يعض الغموض والابهام ؛ وإننا لن ندري ابداً ، كيف استنتج ابن باجة من هذا الفصل الزاخر رسالته في و تدبير المتوحد ، .

### ٤ ـ « ابن السيد » فيلسوف « بطليوس ،

١ - أعاد المستشرق و أسين بلاسيوس ، اكتشاف هذا الفيلسوف المعاصر لابن باجه ، بعد ان ظل يعتبر في عداد النحاة واللغويين، زمناً طويلاً، بسبب هفوة وقع بها مؤرخو السير . قضى حياته في تلك الفترة الحرجة الواقعة بين حم صغار الدويلات المحلية وغزو المرابطين. ولد في و بطليوس ، عام ١٠٤٢ه / ١٠٥٢ م ( في استرامادورا ، Estremadure ومنها لقب البطليوسي أي من بطليوس ) . اضطر ابن السيد نظراً لتلك الأوضاع ان يلتجىء الى فلنسيا ، مم الى و ألبر سينه ، حيث قام بأعباء امانة السر في بلاط الأمير و عبد الملك ابن رزن ، ( ١٠٥٥ - ١٠٠٠ ) ثم انتقبل الى طليطة حيث مصت عدة سنوات . وقد أقام ، كذلك ، زماناً في سرغسطه اذ كان له مع ابن باجه عدة مناقشات حول مواضيع نحوية جدلية جمعها وراجعها في كتاب له بعنوان

« كتاب المسائل » . ولكنه فر" ، كابن باجه ، عام ١١١٨ عندما احتـــل المسيحيون تلك المدينة . توفي عام ٥٢١ ه / ١١٢٧ م بعد ان كر"س السنوات الأخيرة من حياته لتأليف كتبه وتوجيه تلاميذه .

من بين كتبه الأحد عشرة التي أشار اليها « أسين بلاسيوس » ، لن نشد و الكلام إلا على الاخير منها وهو « كتاب الدوائر » ، الذي يؤهل مؤلف للدخول في مصاف الفلاسفة . ظل هذا الكتاب مجهولاً مدة طويلة ، إلا من بعض الفلاسفة اليهود . ذلك ان الفيلسوف اليهودي الشهير «موسى بن تيبون» ( ١٢٤٠ – ١٢٨٠ ) كان قد نقله الى العبرية ، وهي بادرة تعرب عن الاعجاب الذي يتناول به [ الفيلسوف اليهودي ] كتاب ابن السيد . ويكن القول ان هذا الكتاب يعكس بشكل مدهش حالة المعارف والمشاكل الفلسفية في اسبانيا الاسلامية ، في الوقت نفسه الذي كان ابن باجه ينصرف ، في أثناء ذلك ، الى تأليف كتبه ؛ وقبل ان يشرع ابن طفيل وابن رشد بتأليف كتبها، بسنوات تأليف كتبه ؛ وقبل ان يشرع ابن طفيل وابن رشد بتأليف كتبها، بسنوات عديدة . [ نقول ] قبل هؤلاء ، كان ابن السيد قد توصل ، في « كتاب المسائل » الى اتخاذ موقف خاص من الامور التي كانت تحدث ، عندما كان الدين والفلسفة ، باستثناء الباطنية ( كباطنية « ألميرية » مثلا ) يكر سان وقوقها وجها لوجه .

فالدين والفلسفة، في رأي فيلسوفنا ، لا يختلفان لا من حيث الموضوع ولا من حيث غاية المذهب التي يختص بها كل منهما . فهما يبحثان ويعلسّمان حقيقة واحدة بطرق مختلفة ، ويخاطب كل منهما ملكات مختلفة عند الانسان .

٢ — يعرض ابن السيد لهذه الفلسفة في « كتاب الدوائر » . ولا جرم فانها فلسفة فيضية ، ولكنها على خلاف فلسفة اتباع ابن سينا لا تكتفي باستنشاء تراتب الأقانيم الأفلوطينية كمبادىء اولى ، بل ان تنظم هذا التراتب وفقاً لبراهين رياضية ، وهذا ما يعطي للنظام برمته ، كما أظهر ذلك مآسين همة فيثاغورية محدثة . فالأعداد رموز الكون ، وان نستى دوام الأشياء يجد

إيضاحه التكويني في العدد العُشري ، جوهر كل عدد . فالواحد يدخل في تركيب الكائنات اجمع ، وهو جوهرها الحقيقي وغايتها المنشودة . ان تأثير اخوان الصفا ، في هذا الجال ، لا شك فيه ، وقد انتشرت كتابات الأخوان في الاندلس منذ أكثر من قرن. هذا ، ويبدو ان ابن السيد يجاهر كالاسماعيلية ، عيله نحو الرسوم البيانية ( Les diagrammes ) .

## دوائر ثلاث ترمز الى حقب الفيض الثلاث :

١ - دائرة العقول العشر؛ او الصور المحضة؛ الخالية من المادة ، وعاشرها المعقل الفعال . ٢ - دائرة الانفس العشرة ، تسعة منها للأفسلاك الساوية ، تتبعها النفس الكليسة ، وهي فيض مباشر عن العقل الفعال . ٣ - دائرة الكائنات المادية العشرة ( الصورة ، المادة الجسدية ، العناصر الاربعة ، العوالم الطبيعية الثلاثة ، الانسان ) ويحتل المرتبة العاشرة ، اذن ، في كل من هذه الدوائر ، على التوالي ، العقل الفعال ، والنفس الكلية ، والانسان . وعنوان الفصل الاول من هذا الكتاب هو: في تفسير مبدأ الفلاسفة القائل ان الترتيب الفصل الاول من هذا الكتاب هو: في تفسير مبدأ الفلاسفة القائل ان الترتيب الذي تنبثتى الكائنات ، بموجبه ، عن السبب الأول ، يشبه دائرة وهميسة تكون نقطة عودتها الى مبدئها على صورة الانسان .

### ٥ ـ ابن طفيل فيلسوف قادس

١ -- لقد مر ذكر هذا الفيلسوف اعلاه ( الفصل الثامن ، ٣ ) في معرض الحديث عن موقف المشائين وحملتهم على علم بطليموس في الفلك. وقد اعترف ابن رشد والبطروجي بجدارة ابن طفيل [ في هذا الموضوع ] . ولد ابو بكر محمد بن عبد الملك ابن طفيل في قادس ( وادي آش ) من اقليم غرناطة في أوائل القرن الثاني عشر للميلاد . كان كزملائه جميعاً ، عالماً واسع الاطلاع ، طبيباً ورياضياً ومنجماً وفيلسوفاً وشاعراً ، عمل كاتباً لحاكم غرناطة ثم انتقل

الى مراكش حيث كان صديقا حميماً ثم وزيراً وطبيباً لأبي يعقوب يوسف ثاني الحلفاء الموحدين ( ١١٦٣ – ١١٨٤ ) ، ولا نعرف عنه من التفاصيل الاخرى الا الشيء القليل . الا أننا نعلم انه عهد الى صديقه ابن رشد ، بماءً على رغبة الحليفة ، بشرح كتب ارسطو ، وقد ترك ابن رشد رسالة يصف فيها مقابلته الاولى للخليفة . وقد توفي ابن طفيل في مراكش عام ٥٨٠ هم / ١١٨٥ م .

لم يتعرّف المدرسيون اللاتين على ابن طفيل ، وقد عرف عندهم باسم Abūbacer ( وهو تحريف لاسمه و ابو بكر ، )، الا من خلال نقد ابن رشد له ( كتاب في النفس ، ه ) حيث يأخذ ابن رشد على ابن طفيل توحيده بين العقل المكن عند الانسان والقوة الخييلة . فلقد نادى ابن طفيل ان القوة الخييلة بوسعها ، اذا ما تمرّست بإحكام ، ان تتقبل المعقولات ، دون ان يكون ثمة حاجة الى افتراض عقل آخر غيرها. ومن المؤسف ان يضيع هذا الكتاب ، وهو الذي كان بوسعه ، لا ان يساعدنا فقط على فهم مقاصد وقصته الفلسفية ، بل ان يهيىء لنا المجال لإنشاء بعض المقارنات المفيدة مع نظرية المخييلة التي طالما توسع في شرحها المفكرون في المشرق الاسلامي .

٧ - ولكن الفضل في شهرة ابن طفيل يعود لتلك و القصة الفلسفية » وعنوانها وحي بن يقظان » التي بقيت مجهولة لدى المدرسيّين اللاتين . ترجم هـذا الكتاب الى لغات عديدة ( نقله و موسى النربوني » الى العبرية ، أولاً ، في القرن الرابع عشر ، كما نقله و أ . بوكوك » الى اللاتينية في القرن السابع عشر بعنوان Philosofus autodidactus ) . ان الحياة التأملية ، عند فلاسفتنا و الاسبانيين ] جميعاً - كما استطعنا ان نلاحظ ذلك - تنتظم كلها في عقد ذلك الكائن الروحي الذي هو العقل الفعال ، أي الملاك العاشر ، في التراتب الروحي الاول ، والروح القدس في الفلسفة النبوية . ولكنهم عاشوا نظرية العقل الفعال هذه بعمتى يذهب الى حدود و السر » Transconscience عندم ، لا فقط الى حدود اللاوعي Inconscience ، ما جعل هذه النظرية تتفتح لديهم

بشكل عمل مسرحي دراماتي Dramaturgie أشخاصه رموز الفيلسوف عينها في مسيره على الطريق الذي يؤدي به الى هـذا العقل الفعال . هكذا كان من أمر السهروردي أمر ابن سينا ( الفصل الخامس ، ٤ ) ، وهكذا كان من أمر السهروردي ، وإن غرض ( الفصل السابع ، ٤ ) . وكان ابن طفيل معاصراً للسهروردي ، وإن غرض كل منهما يطابق الآخر مطابقة عجيبة . فالسهروردي من جهة ، يستمد إلهام أقاصيصه الرمزية من تجربة تقوده الى تحقيق تلك و الفلسفة المشرقية ، التي لم يتوصل ابن سينا ، في رأيه ، اليها . وابن طفيل ، من جهة اخرى ، يرجع ، في تمهيده لقصته الفلسفية ، الى الفلسفة المشرقية والى أقاصيص ابن سينا : ذلك في تهيده لقصته الفلسفية ، الى الفلسفة المشرقية والى أقاصيص ابن سينا ؛ يجب ان انه يدرك أن البحث عن الاولى ، كا هي عليه في نصوص ابن سينا ، يجب ان يكون في مضمون هـذه الأقاصيص . هناك مبدأ بعينه مشترك بين هذين الفيلسوفين ولكن كلا منها يعالجه متبعاً إلهام براعته الخاصة .

ان ما يدين به ابن طفيل لابن سينا ، هو في الأساس ، أسماء الاشخاص. نعني أشخاص المسرحية ، فهناك قصة لابن سينا بعنوان حي بن يقظان وإننا لنشير هنا ، للتذكير فقط ، الى فرضية سرعان ما بطل الأخذ بها ، وهي ان بعض البحاثة وقد ضللتهم هفوة وقع بها ابن خلدون ، قالوا بوجود قصة ثالثة تحمل العنوان نفسه ، الى جانب قصة ابن سينا التي كانت مثالاً احتذى ابن طفيل حذوه . لا . ان التراث الايراني الذي يعود الى المحيط اياه الذي عاش فيه ابن سينا ، كا نعرفه ، هو الذي يرجع اليه ابن طفيل . إلا ان حي ابن يقظان ، عند ابن طفيل ، لا يمثل العقل الفعال ، بل يمثل و المتوحد ، كا دار في خلد ابن باجة ، الذي يذهب بهذه الفكرة الى حدها الاقصى . ان قصة ابن طفيل عمل شخصي اصيل ؛ وليس توسيعاً بسيطاً ، على الاطلاق ، قصة ابن طفيل عمل شخصي اصيل ؛ وليس توسيعاً بسيطاً ، على الاطلاق ، قصة ابن سينا .

أما اسما الشخصين الآخرين فناشىء عن قصة ابن سينا « سلامان وأبسال » وقد ظهرت ، من جهة ، قصة « هرمسية » بهذا العنوان نقلت عن اليونانية ، وهي الترجمة التي توسّع بها الشاعر «جامي» ( المتوفي عام ۸۹۸ ه / ۱٤٩٢م ) في ملحمة صوفية طويلة كتبها بالفارسية . كا ظهرت ، من ناحية اخرى ، قصة ابن سينا التي لا نعرفها إلا من خلال النصوص ، والخلاصة التي أوجزها بها نصير الدين الطوسي (المتوفي عام ٢٧٢ ه / ١٢٧٤ م) . واننا نعرف ايضا ، كا يقول ابن سينا بالحرف الواحد « ان سلامان يمثلك انت [ أيها القارىء ] في حين ان « ابسال » يمثل ما توصلت اليه من المعارف الصوفية » . او كا يفستر نصير الطوسي ذلك بقوله أنها وجها النفس : سلامان هو العقل العملي ، وابسال العقل التأملي . ولسوف نرى ان ابن طفيل ، من جهته ، قد قصد هذا المعنى الأخير بالذات .

٣ ـ تدور حوادث قصة ابن طفيل الفلسفية ، على العموم ، في جزيرتين. يعيش على احدى هاتين الجزيرتين مجتمع انساني له شرائعه وتقاليده الخاصة ؟ وعلى الأخري يعيش رجل « متوحد » ، بلــــغ من الكمال الروحي أقصى درجاته ، بعيداً عن كل محيط اجتماعي ، ودون ان يكون له معلم بشري يمدّ مكرهين ، قانوناً يضاف على ذواتهم من خارج ، وعقيدة دينية ، تنحصر طريقة تعبيرها في مستوى العالم المحسوس. الا ان رجلين يتازان من بينهم هما « سلامان » و « أبسال » ( جرياً على مضمون معظم المخطوطات ، ومن بينها مخطوطة ابن طفيل نفسه ، وجدنا انــه من الاولى ان يقال « أبسال ، لا « آسال » ) . نقول ان هذين الرجلين يسموان في وجدانهما الى مقام رفيع . فتكتف سلامان ، وهو ذو الفكر العملي ، الاجتماعي ، حسب مقتضيات العقيدة الشعبية ، وتدبّر أمره في ادارة شؤون العامة . أما أبسال ، وهو ذو طبع تأملي صوفي ، فانه لم يستطع ان يتكيّف [حسب مقتضيات الشريعة] ( ونجد هنا ما يذكتر بقصة ابن سينا ) . واذ وجد أبسال نفسه معزولًا في بلده ، قرَّر ان يهاجر الى الجزيرة المقابلة ، وهي في اعتقاده خالية من البشر، علته يتمكن من الانصراف الى حياة التأمل والرياضة الروحية .

في الواقع ان هذه الجزيرة كان يسكنها ﴿ مَثُوحِد ﴾ يدعى حي بن يقظان. ان ظهور • حي ، في هــــــــــــــــــــــــــ الجزيرة سر عجيب . فاما ان يكون بالنوالد الذاتي من مادة قد نفخ العقل الفعال فيها قوة روحية من عنده ، واما ان يكون قد أُلقي َ في اليم طفلًا ، فتقاذفه الموج الى شاطىء الجزيرة . وفي كلا الحالين فقد قامت غزالة من غزلان الجزيرة ، بالاعتناء به فأرضعته وربت. ؟ وهي هنا مثال حي لذلك التعاطف الذي يجمع بين المخلوقات الحية جميعاً . ثم ابتدأت بعد ذلك عملية في التعليم عجيبة ، ليس فيها معلم ظاهر ، مقسمة الى أسابيع من السنين . وينتقل حي بموجبها ، كل سبع سنوات، الى درجة من المعارف أرقى وأرفع حتى يصل في النهاية الى نضج الفيلسوف الكامل . ( هذا عرض القصة ، غاية في الايجاز ) . يصف لنا ابن طفيل كيف يكتسب « المتوحد » المبادىء الاولى في علوم الطبيعة وكيف يميّز بين الصورة والمادة، وكيف يرقى ، من ثم ، بتفكيره ، انطلاقًا من المعرف الحسية الى اعتساب العالم الروحاني ؛ ويتساءل إتَّان تأمله للأفلاك حول أزلية العالم ؛ فيهتدي الى وجوب وجود الصانع ؛ ثم يعكف الى طبيعة عقله الخاص ، وأحوال هــذا العقل ، فيتفكر به ، فيعي الجوهر الحقيقي للانسان ومعينه الذي لا ينضب؛ وما هو بالنسبة اليه مصدر الشقاء او مصدر السعادة ؛ ثم يجهــــد ، محاولاً التشبُّه بالله ، أن لا يدع بقاء الا للفكر وحده ، فيقوده ذلك ، تباعاً ، من نتيجة الى نتيجة حتى الوصول الى حالة يعجز التعبير عن وصفها ، وفي تلسك الحالة يرى التجلي الالهي الشامل . و ﴿ المتوحد ﴾ يرى الظهور الالهي متلألئًا في عقول أكثر الافلاك سمواً ، ثم يأخذ [ نوره ] بالتضاؤل كاما زاد الانحدار في دركات العالم ، حتى فلــك ما دون القمر . وأخيراً يغوص « المتوحد ، في أعماق نفسه فيرى عدداً من الجواهر الفردية المشابهة لجوهره أحاط ببعضها النور والصفاء ، وغرق بعضها الآخر في بحران من الظلام والشقاء .

٤ – عند خروج ﴿ المتوحد ﴾ من حالة التوله في الحق هذه ؛ وبعد مضيٌّ

سبع أسابيع من السنين ، أي تسعا وأربعين عاماً اشرف معها على عامه الخسين، التقى به أبسال في الجزيرة . كان اللقاء الاول على شيء من الصدوبة، والحذر المتبادل . ولكن أبسال توصل الى اتقان لغة حي (١) ، وها هما يهتديان معا الى امر شديد الغرابة : لقد وجد أبسال ان كل ما تعلمه عن اصول العقيدة الدينية في جزيرة البشر ، يعرف حي ، الفيلسوف المتوحد ، معرفة اكثر صفاء وكالا وقد هداه العقل الفعال الى ذلك . واكتشف أبسال كذلك ماهية الرمز وان العقيدة ما هي الا رمز لحقيقة روحية ، لا يجد البشر اليها سبيلا ، اللهم الا من وراء حجاب ، ذلك ان المعاينة الجوانية عند البشر ، عاجزة عن ذلك، سواء بسبب التفاتهم وتعلقهم بالعالم المادي المحسوس البسب العادات الاجتاعية .

ثم إن حياً عندما علم ان في الجزيرة المقابلة بشراً يعيشون في مهامه الجهل الروحي ، صار لديه رغبة شريفة في ان يذهب اليهم ويكشف لهم أسرار الحقيقة . فاستقل المتوحدان باخرة كانت قد اقتربت من الشاطىء اتفاقاً ، ونزلا في الجزيرة التي كان يقطنها أبسال . فاستقبلها اهلها ، في بادىء الأمر ، بحف و و إكرام ، ولكن و المتوحدين » بدءا يلاحظان انه كلما تعمقا في الشرح الفلسفي ، اخذ النفور يحل محل الصداقة . ثم تحول النفور الى عداوة شديدة ، وما ذلك الالقصور عند القوم ونقص في فطرتهم . وفي مقابل ذلك

<sup>(</sup>١) يقول الاستاذ كوربان ان أبسال توصل الى اتقان لغة حي في حين ان ابن طفيل يذكر ؛ « ولما رأى آسال ايضاً انه لا يتكلم ، أمن من غوائله عل دينه ، ورجا ان يعلمه الكلام والعــــلم والدين ؛ فيكون له بذلك اعظم اجر وزلفى عند الله . فشرع آسال في تعليمه الكلام اولاً بأن كان يشير له الى اعيان الموجودات ، وينطق بأسمائها ويكور ذلك عليه ... » .

فيكون آسال قد علم حياً الكلام ، ولم يتعلم هو لغة حي (كما يقول الاستاذ كوربان ولسنا ندري الى أي مرجع يستند في قوله ) ، ( انظر رسالة « حي بن يقظان » المطبعة الكاثوليكية ص ٩٢ ) .

ادرك الصديقان ، بدورهما ، ان المجتمع البشري مستعصي الشفاء ؛ فعادا الى جزيرتيهما وعرفا عند ذلك ، بالتجربة ، ان الكمال وبالتالي السعادة ، لا يجد اليهما سبيلًا الا نفر قليل اولئك هم الذين توفرت لديهم قوة التخلي والإعراض.

و اختلفت الآراء حول مغزى قصة ابن طفيل وغايته البغيدة من ورائها. ولا بجال هنا لإحصائها جميعاً ، اذ أن من خاصة الرمز ان يتضمن معيناً من المعاني لا ينضب ، ولكل قارىء ان يستخلص منه حقيقته . ومع ذلك فمن الخطأ ان ينظر الى كتاب «حي بن يقظان » وكأنه قصة من نوع قصة « روبنسون كروزو » إذ ان كل حادث من حوادث الرواية مها كان عرضيا وخارجيا يجب ان يؤخذ على الصعيد الروحي . فالأمر يتعلق بسيرة حياة الفيلسوف شخصيا ، وان ما يرمي اليه ابن طفيل يتفق مع غاية ابن سينا والفلاسفة [ الذين عاشوا في اسبانيا ] . ان التربية التي تقود الى وعي تام للأشياء ليست من عمل معلم بشري خارجي ، انها إغراق من العقل الفعال ، ولكن هذا العقل لا ينير نفس الفيلسوف الا اذا تخلص هذا من مجمل المطامح الدنيوية ، وعاش في خضم هذه الحياة الدنيا نفسها ، عيشة المتوحد كا دارت في خلد ابن باجة ، نقول عيشة المتوحد لأن المغزى الأخير من قصة ابن طفيل هو التالي : يمكن للفيلسوف ان يفهم الرجل المتدين، ولكن العكس لا يصع ؛ الرجل المتدين ، ولكن العكس لا يصع ؛ الرجل المتدين ، ولكن العكس لا يصع ؛ الرجل المتدين ، وحسب ، لا يتسنى له ان يفهم الفيلسوف .

من هنا قسم ابن رشد الناس الى أصناف فكرية ثلاثة: (أصحاب الجدل القياطع ، وأصحاب الجدل المحتمل ، وأصحاب الموعظة ) . ولكن هل تعني عودة حي بن يقظان وأبسال الى جزيرتها ان الخلاف بين الفلسفة والعقيدة الدينية ، في الاسلام ، مستعصي الشفاء ، ولا نخرج له ؟ ربما كانت العادة ان ينظر الى فلسفة ابن رشد على أنها الكلمة الأخيرة في الفلسفة عند الاسلام . ولكن ذلك كله ، ما هو الا قسم ضئيل في حقل الفلسفة الاسلامية . ولكي نظر الهرافها جميعاً ونفهم ما سوف يكون من أمر مستقبلها ، علينا ان نرجع

الى ما أشرنا اليه في بداية هذا الكتاب ( الفصل الثاني ) ، نعني التشيع والفلسفة النبوية .

## ٦\_ ابن رشد والرشدية

1 — يتبادر الى الذهن عند ذكر اسم و ابن رشد »، تلك الشخصية القوية، وذلك الفيلسوف الفنة الذي سمع عنه العالم الغربي قاطبة القليل او الكثير . ولكن المشكلة ، في هذا الأمر، هي ان النظرة الغربية لم تكن واسعة الأفق؛ وذلك ان القوم ، كما أعربنا عن أسفنا لذلك آنفاً ، قد درجوا على النقل والترديد بأن و ابن رشد ، كان أبرز اسم ، وأبرع ممثل لما 'يسمتى بد والفلسفة العربية »، وان هذه الفلسفة بلغت معه ذروتها ثم انقضى أمرها عندما قضى الرجل . ولقد غرب عن بالهم ، والأمر كذلك ، ما كان يحدث في الشرق ، الرجل . ولقد غرب عن بالهم ، والأمر كذلك ، ما كان يحدث في الشرق ، الطوسي » او « مير داماد » او «هادي السبزوري» ما تعلقه تواريخ الفلسفة عندنا من أهمية ومعنى على ذلك النقاش الجدلي الذي دار بين الغزالي وابن رشد ، بل اننا اذا ما أرضحنا لهم ذلك ، لأثار الامر دهشتهم ، كما يثير دهشة خلسَفهم اليوم .

ولد ابو الوليد محمد بن محمود المعروف بابن رشد في قرطبة سنة ٥٢٠ هم / ١٩٢٨ م ( وقد مُعرف عند اللاتين باسم « أفر ويس » ) . كان جده وأبوه من مشاهير القضاة ، تبو مل كل منها مركز « قاضي القضاة » ، وكان لهما شأن في ميدان السياسة ؛ كل ذلك قيض لابن رشد ان يتلقى ثقافة كاملة في الإلهيات والفقه والشعر والطب والرياضيات والفلك والفلسفة . ثم انتقل ابو الوليد الى « مراكش » عام ٨٤٥ هم / ١١٥٩ م ، وغدا في عام ٥٦٥ هم / ١١٦٩ م قاضيا على أشبيلية ، وأنهى في هذه السنة نفسها «كتاب الحيوان» و « شرح أوسط لكتاب الطبيعيات » ؛ واتصفت هذه الفترة من حياته بوفرة الإنتساج ؛ ثم

أنهى عام ٥٧٠ هـ / ١١٧٤م و الجوامع في الخطابة ، و و في ما بعد الطبيعة ، وأصابه داء خطير ، ما لبث ان أبل منه ، واضطر مجكم وظائفه ان يستأنف حلته وترحاله ، فعاد الى مراكش سنة ٤٧٥ هـ / ١١٧٨م ، وألتف في تلك السنة و مقسالة في الجرم الساوي ، ترجمت فيا بعد الى اللاتينية بعنوان السنة و مقسالة في الجرم الساوي ، ترجمت فيا بعد الى اللاتينية بعنوان و مقسالة في الجرم الساوي ، ترجمت فيا بعد الى اللاتينية بعنوان طفيل خاصاً له عام ١١٩٧ م ( وكان ابن طفيل قد قد مه اليه ) ، ثم بو آه مركز قاضي قرطبة . ولقسد نعم ابن رشد بالحظوة نفسها لدى أبي يوسف يعقوب المنصور الذي خلف أبا يعقوب .

وبالرغم من ان ابن رشد كان يراعي أحكام الشريعة ، في تلك الفترة ، على نحوها الظاهر ، فان آراءه الفلسفية ما عتمت ان أثارت ريبة الفقهاء والقيمين على أمور الشرع . ويظهر ان ابن رشد ، وقد تقد مت به السن ، قد اعتزل العثوون العامة لينصرف كليا الى أعاله الفلسفية . لكن أعداءه نجحوا في النيل من مكانته في عين المنصور الذي كان قد أحاطه بوافر تقديره لدى مروره في قرطبة عام ١١٩٥ م . فبنت العيون حول ابن رشد ، وفرض عليه ان يقيم في قرية و أليسانة ، قرب قرطبة ، حيث تمرض لتعمير المحافظين وهجائهم وتهجهاتهم ، فقهاءاً كان هؤلاء أم رعاعاً . واذا ما ثبت ان المنصور قد استدعاه الى « مراكش ، فان ذلك لم يكن لإعادة الاعتبار اليه ؛ إذ ان فيلسوفنا مات معزولاً عن الناس ، دون ان يرى الأندلس ثانية ، وكان ذلك في التاسع من صفر عام ٥٥٥ ه الموافق للعاشر من تشرين الاول عام ١١٩٨ م وله من من صفر عام ٥٥٥ ه الموافق للعاشر من تشرين الاول عام ١١٩٨ م وله من عربي » مأتمه ، وكان قد تعرق اليه إبان شبابه ، وترك في تلك المنساسبة عربي » مأتمه ، وكان قد تعرق اليه إبان شبابه ، وترك في تلك المنساسبة عربي » مأتمه ، وكان قد تعرق اليه إبان شبابه ، وترك في تلك المنساسبة كتابات شجية .

٢ – أما آثار ابي الوليد فوافرة ، لا يمكننا ان نتكلم عنها هنا بالتفصيل.
 ترك شروحات لمعظم مؤلفات ارسطو ، إذ كان يبغي من حياته كفيلسوف ان

يبعث أفكار المعلم الاول على نحوها الحقيقي الذي فهمها عليه . حتى ان لبعض مؤلفات ارسطو سلسلة من شروحات ثلاثة : أكبر وأوسط وتلخيص (١) . من هنا وصف ( دانتي » لابن رشد به (الشارح الأكبر » . وينطلق ابن رشد ، في بعض الأحيان ، على سجيته فيتكلم باسمه الخاص، كما في « تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطاطاليس » . وفيا عدا شروحاته كتب ابن رشد عدداً آخر من المؤلفات ذات قيمة 'جلي .

نذكر منها قبل كل شيء كتاب « تهافت التهافت » وهو كتاب ضخم رد فيه على الانتقادات التي سعى الغزالي من ورائها للقضاء على الفلسفة ، وهو الكتاب الذي أشرنا آنفا (الفصل الخامس، ٧) لماذا رأينا ان نترجمه بـ - Auto من أرينا الذي أشرنا آنفا (الفصل الخامس، ٤) لماذا رأينا ان نترجمه بـ من المنسال حتى النسبة الفلاسفة غير الشرقيين، ويعود الفضل في ذلك الى ترجمة نقلها « سيمون فان دن برغ » وهي ترجمة غنية بالتعليقات التي توضح التفاصيل المستقاة من المراجع وما تتضمنه من ملابسات وكنايات . ويتبع ابن رشد ، في كتابه هذا ، نصوص الغزالي خطوة خطوة ، فيدحض أقواله على التوالي ؛ ويذهب في بعض الاحيان ، الى الاستشهاد بكتب اخرى من كتب الغزالي نفسه ، مبيناً له انه يوقع نفسه في تناقض فاضح . وعلى المرء ان يكون على قسط كبير من التفاؤل حتى يتكون لديه ، عند قراءة هـذا الكتاب ، اعتقاد بأن مواقف الفلاسفة والفقهاء الذين تعاقبوا وواجهوا نفس المشكلات ، لا تختلف فيا بينها الا من حيث التمبير ، في حين انهم متفقون جميعاً من حيث الجوهر. فيا بينها الا من حيث التعبير ، في حين انهم متفقون جميعاً من حيث الجوهر. في الطبعات اللاتينية ) بعنوان Sermo de substantia orbis ، ومقالتين

<sup>(</sup>۱) تقع شروح ابن رشد على ارسطو في ثلاث حلقات: أ) تفاسير او شروح كبرى (وممظمها توجد في ترجمات لاتينية في أهم مكتبات اوروبا ، الا ان أصولها العربية مفقودة ؛ ب) جوامع او شروح وسطى ؛ ج) تلاخيص او شروح صفرى Paraphrase .

تدوران حول الموضوع الرئيسي الذي عالجه فلاسفتنا ، وهو اتصال العقــل الفعال المفــل الفعال المفــل الفعال المفارق (أي اللامادي ) بالعقل البشري ؛ ولابن رشد كتب ثلاثـــة تبحث بالتوفيق بين الحكمة والشريعة .

واننا لنشير مع المستشرق «مونك» الى انه اذا كان قد وصلنا من مؤلفات ابن رشد عدد لا بأس به ، فاننا ندين بذلك الى الفلاسفة اليهود . فقد كانت المخطوطات العربية نادرة جداً ، اذ ان تكالب «الموحدين» على محاربة الفلسفة وأهلها كان من شأنه ان يحول دون تكاثر هذه الخطوطات وانتشارها. مقابل ذلك قام العلماء الحاخامون في اسبانيا المسيحية وفي بروفنسيا بجمع هذه الخطوطات ، فنقلوها الى العبرية ، بل انهم ذهبوا الى نقل الأصل العربي بحروف عبرية. اما «الرشدية» اللاتينية فتعود اصولها الى الترجمات اللاتينية لشروحات ابن رشد على أرسطو ، وقد قام بها « مايكل سكوت » أنساء اقامته في البيرما » على الارجح » ( بين سني ١٢٢٨ و ١٢٣٥ ) ، وذلك بصفته منجماً في بلاط الامبراطوار « فردريك الثاني هو هانستوفن » .

٣ - أما وقد ألحنا بايجاز الى هذه الدلالات ، فلنذكر ان الكلام عن ابن رشد ، من خلال بضعة أسطر ، امر مهيب وصعب ؛ لا سيا بعد ان اتجهت معظم آراء المؤرخين ، على ما يبدو ، الى الاعتقاد بأن الرجل انما وجد المناخ الملائم له في حقل الخلاف المستحكم بين الحكمة والشريعة. لقد جعل و رينان ، من ان ابن رشد مفكراً حراً قبل ورود السمع ؛ فكانت ردة الفعل ان ذهبت بعض الدراسات الحديثة وغير الحديثة الى اظهار ابن رشد بمظهر المدافع عن القرآن ، لا بل الى جعله لاهوتيا ، دون ان يكلتف اصحاب همذه الدراسات انفسهم ، في أغلب الأحيان ، عناء توضيح ما يعنونه ، على نحو دقيق ، بكلمة لاهوتي . ولسنا نكشف عن امر جديد اذا ما قلنا ان بعض المشكلات التي شغلت الديانة المسيحية ( بعد ان طرحت هذه المشكلات على أثر نقل المؤلفات العربية الى اللاتينية ) لا تحمل ، بالضرورة ، نفس المضمون

ونفس الشكل الذي تحمله في الاسلام ، وليس لهـا فيه ما يقابلها باحكام . فعلينا ، قبل أي شيء ، ان نحدد ، على سبيل الدقة ، الكلمة العربيـة التي نضعها ، في هذه الظروف الراهنة ، مقابل كلمة Théologien ، دون ان يغرب عن ذهننا ان وضع الفيلسوف - اللاهوتي في الاسلام يتعرض ، في آن واحد ، لسهولات وصعوبات تختلف عن تلك التي يتعرض لها الفيلسوف - اللاهوتي في المسيحية .

ان ما قصد اليه ابن رشد، في الواقع ، محدد بتمييزه الدقيق بين الأفكار. يكفي ان نعود الى ما ذكر في بداية دراستنا هذه ، حتى نلاحظ ان ابن رشد لم يكن ، في الاسلام ، اول من ذهب الى التأكيد بأن في كتاب الله المنزل على النبي ، معنى ظاهراً ومعنى باطنا او قل عدة معان باطنة ، وان المنزل على النبي ، معنى ظاهراً ومعنى باطنا او قل عدة معان باطنة ، وان المن رشد ، شأنه في ذلك شأن جميع الباطنيين لعلى يقين ثابت من ان كشف المعنى الباطني لأحكام الديانة وتعاليمها، في غير أوانه ، واطلاع الجهلة والمستضعفين عليه ، لما يؤدي الى أسوأ المآسي النفسية والاجتاعية . على ان ابن رشد ، بالرغم من هذا التحفظ ، يعلم ان الأمر يتعلق دائماً بحقيقة واحدة بعينها ؛ بطرع من هذا التحفظ ، يعلم ان الأمر يتعلق دائماً بحقيقة واحدة بعينها ؛ تظهر على مستويات مختلفة من التأويل والادراك . واذاً ؛ لقد كان من الإفراط في الرأي ان ينسبلابن رشد نفسه القول بوجود حقيقتين متعارضتين؛ وان المذهب الشهير القائل به وحقيقة مزدوجة ، كان ، بالفعل ، من نسج وان المذهب الشهير القائل به وحقيقة مزدوجة ، كان ، بالفعل ، من نسج الرشدية اللاتنية السياسية .

وحتى نخلط ما بين هذا المذهب وبين الباطنية عند ابن رشد ، علينا ان نتجاهل كل ما يمت بصلة الى طبيعة تلك العملية الذهنية المساة به « التأويل » ؛ نعني ذلك التأويل الروحي ، الذي أشرنا اليه في مستهل هذه الدراسة على انه منهل من مناهل التأمل الفلسفي في الاسلام ( انظر الفصل الاول ، ١ ) . فالحقيقة الباطنة والحقيقة الظاهرة ليستا ، ابداً ، حقيقتين متعارضتين . وعلى وجه أدق ، يكننا ان نقول انه لا يمكن ان ندرس « التأويل » الذي قال به

ابن رشد، ولا ان نقيم هذا التأويل، دون ان نعلم كيف 'طبق هذا الموضوع عند ابن سينا مثلاً ، او عنسد السهروردي ، او في التصوف ، او في التشيع ولا سيا لدى الاسماعيلية بنوع خاص . ثمة امور مشتركة بين كلا الفريقين ، لا شك ؛ ولكن ثمة ايضاً اختلافات جذرية في تطبيق موضوع التأويل ، وهنده الاختلافات هي بعينها ما يجعل وضع الفيلسوف ابن رشد ووضع الرشدية في الاختلافات هي بعينها ما يجعل وضع اللسلام الشرقي .

إساسية ، لا تفصح لنا عن دواعي النظام الفلكي عند ابن رشد وحسب ، بل تفصح لنا ايضاً عن نتائج هذا النظام من حيث انه ينتهي الى تقويض التراتب الثاني من دعلم الملائكة » Angéologie السينوي ، نعني تراتب الملائكة او الثاني من دعلم الملائكة السلاوية هذا ، او عالم الملكوت ، كان ، الأنفس السلوية . ان عالم الملائكة السلوية هذا ، او عالم الملكوت ، كان ، بالفعل ، وهذا ما يشد دعليه كل التراث الاشراقي ، عالماً المصور المفارقة التي تدركها ، على نحو خاص ، الخيلة النشيطة . انه العالم الذي تتحقق عن طريقه روى الأنبياء والمتصوفين ، كا يتحقق معنى القيامة والمعاني العديدة للوحي القرآني ، تلك المعاني التي يتشابه قسم منها مع القسم الآخر . فاذا ما اضمحل هذا العالم الوسيط ، فهاذا يحل بالولادة الجديدة النفس التي يرتبط فيها هسذا الحادث ، لا سيا عند الاسماعيلية ، بتطور النفس في ليل الرموز ؟ لعل التأويل يستحيل الى عملية تقنية بحضة ؟ على كل حال ، ليس من الحكة ان نتساءل يستحيل الى عملية تقنية بحضة ؟ على كل حال ، ليس من الحكة ان نتساءل حول د عقلانية ، ابن رشد ، مفترضين عنده مسبقاً وجود المعطيات التي يختص بها النزاع الداخلي في الفكر المسيحي . بل من المهم ان نعود لحل هذه القضية الى النص الذى هو وحده كفيل بإعطائها معناها الحقيقي .

واذ كان ابن رشد يرمي الى احياء نظام في الفلكيات يتفق مع صلب الفكر الأرسطي ، فانه اخذ على ابن سينا ، من اجل ذلك بالذات ، ترسيمته الثلاثية التي تقيم أنفساً للأفلاك بين كلّ من العقل المحض المفارق والفلك السماوي

(انظر الفصل الخامس ، ؛ ). ان محر ك كل من هذه الأفلاك لهو فضيلة ، او طاقة متناهية ، تكتسب قوة لامتناهية من جر اء الشوق الذي يحركها ويشدها نحو كائن ما هو بجسم ، ولا بقوة حالة في جسم ، بل هو عقل مفارق (لا في مادة) يحر ك هذا الشوق على سبيل كونه العلة الغائية . واذا كان بالامكان ، حسب رأي ابن رشد ، ان نطلق كلمة « نفس ، على هذه الطاقة الحر كة ، على هذا الشوق الذي هو فعل تعقلي محض ، فما ذلك الا من قبيل المجاز ، او من باب الاشتراك في التسمية ، ليس إلا . ان ما يعلل هذا الفيض السينوي ؛ ولكل فكرة تقول بصدور العقول ، تباعاً ، عن الواحد . الفيض السينوي ؛ ولكل فكرة تقول بصدور العقول ، تباعاً ، عن الواحد . ولكن فكرة الخلق ؛ ولكن فكرة الخلق هذا ولكن فكرة الخلق هذا ولكن فكرة الخلق هذا ، بالنسة الله .

• - واذا كان التراتب في نظام الفلك امراً واقعاً ، فذلك مرده الى ان محر ك كل فلك من الافلاك لا يحدوه الشوق الى العقل الخاص بسمائه وحسب ، بل انه يشتاق كذلك الى العقل الأعظم . واذن ، يمكن ان نقول عن همذا الاخير انه العلة ، لا يمعنى انه علة فيضية ، ابداً ، بل يمعنى ان و الأمر الذي يُدرك ، هو علة لمن و يدرك ، أي انه علة غائية . وكما ان كل جوهر ، يدرك ، هو علة لمن و يكون ، بهذا المعنى الذي ذكرنا ، علة لعدد من عاقل او معقول ، يمكنه ان يكون ، بهذا المعنى الذي ذكرنا ، علة لعدد من الكائنات – اذ ان كلا من هذه المكائنات يدركه على هواه – كذلك يمكنان تكون حال المحرك الاول ؛ ذلك ان كلا من الأفلاك ، تباعاً من سماء الى سماء ، يدركه على غو مختلف ، أي على طريقته الخاصة . وهكذا ليس ثمة ، اذن ، من خلق ، ولا من فيض متتابع ؛ ان هو الا تزامن في بداية أزلية .

« عن الواحد لا يصدر الا الواحد » هذا المبدأ الدقيق الذي يهيمن على ترسيمة ابن سينا الأفلوطينية غدا لا طائل تحته، بعد الآن ، فقد تخطاه الفكر

الرشدي واستغنى عنه (كما قو"ضته من جهة اخرى ماورائيات الأنوار ، عند السهروردي ، تلك التي أفاد منها نصير الطوسي في نفس المعنى ) . كذلك يرد" ابن رشد فكرة ابن سينا التي تجمل من المقل الفمال و واهبا الصور ، ذلك ان الصور ليست بحقائق مثالية مفارقة لمادتها ؛ وليس المقل الفعال هو من 'يحلها في المادة ؛ بل ان المادة تحتوي بالقوة ، على همذه الصور التي لا يحصرها عد" ؛ وهذه الصور حالة بها ، كامنة فيها (في هذه المرة ، يكاد يكون موقف ابن رشد على طرفي نقيض مع موقف السهروردي ) .

٣ ــ اما وقد بطل الأخذ بمبدأ ﴿ الأنفس السماوية ﴾ ( او نفس الأفلاك ) فاذا سوف يكون من أمر المبدأ الذي كان مرتكزاً لعسلم الإناسة عند ابن سمنا: المقابلة بين انفس الأفلاك والنفس البشرية ؟ المقابلة بين علاقـــة النفس البشرية بالعقل الملائكي الفعال ، من جهة ، وبين علاقة كلّ من و أنفس الأفلاك ، بالعقل الذي يحركها شوقها اليه ، من جهة اخرى ؟ وكيف تظل مكنة ، والحالة هذه ، تلك الرحلة نحو عالم المشرق بصحبة حي بن يقظان ؟ لا بد هنا ايضاً من الرجوع الى المواقف الخيارية الأساسية . فابن رشد يوافق الاسكندر الافروديسي على القول بمبدأ العقــل المفارق ؛ ولكنه يرفض ، على عكس هــذا الاخير ، ان يكون العقل البشري الهيولاني مجرد قابليــة ، او استعداد، يرتبط امره بأمر البنية العضوية. لهذا كان من شأن هاتين المدرستين، الرشدية والاسكندرية ، ان تتقاسما أفكار أولي الألباب في الغرب. وكأن الاولى تمثل النزعة الدينية ، والثانية النزعة الملحدة. ولقد تعرَّض ابن رشد ، بسبب اخذه بأولى هذين المبدأين ، الى الكثير من الشتائم ( وهو الفيلسوف المشائي ! ) من قِبل معارضي الأفلاطونية من رجال النهضة ( كـ « جورج فَالًّا ﴾ و ﴿ بُومْبُونَازِّي ﴾ ) . ولكن، في نهاية الأمر ، ألم يتابع هؤلاء الموقف المعارض الذي نادى بــه « دنز سكوت » برفضه ان يكون العقل الفعال جوهراً مفارقاً ، إلهياً ، خالداً بوسعه ان يتصل بنا عن طريق الخيلة؟ وبتعبير

أشمل ، ألم يتابع هؤلاء الموقف المعارض للسينوية اللاتينية ومبدئها في العقل الفعال .

ومن جهة اخرى ، فان هذا العقل البشري الذي هو بالقوة ، والذي يؤكد ابن رشد ، خلافا للاسكندر الافروديسي ، على استقلاله عن البنية العضوية ، ما هو ، مع ذلك ، بعقل الشخص الفردي . فلا يبقى لهذا الآخير ، والحالة هـنده ، الا القابلية او الاستعداد لتقبل المعقولات ؛ وهو استعداد يضمحل باضمحلال الجسد. وبينا يذهب والملا صدرا الشيرازي ، مثلا ، وهو السينوي الاشراقي ، الى التأكيد باصرار وعنف ، على ان مبدأ الفردانية هو في الصورة ، ييل ابن رشد الى ان المادة هي عينها مبدأ الفردانية . وعليه فالفردي يتوحد ذاتيا مع الفاسد ، والخلود لا يمكن ان يكون الا في نفس الجنس . كل ما يكننا قوله ، هو ان هناك خلوداً في الفردي ، ولكن ما في هذا الفردي من ولسن الفرد .

نعلم انه لم يبتى متصوف غنوصي في الاسلام إلا وأمعن التأمل والنظر في تلك الآية القرآنية حيث قال موسى لربه « رب أرني أنظر اليك » فلم يحظ الا بهذا الجواب : « لن ترني ، ولكن انظر الى هذا الجبل فان استقر مكانه فسوف تراني ؛ فلما تجلتى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقاً » ( سورة الأعراف ، آية ١٣٩٩ ) . وما من تأويل ، لهذه الآية ، أبلغ من تأويل ابن رشد ، ذلك التأويل الذي استخلصه « موسى النربوني » ( عند شرحه للنص العبري من كتاب ابن رشد حول امكانية الاتصال بالعقل الفعال ) : العقل الذي بالقوة عند الانسان لا إمكانية لديه ، بالأصل ، على ادراك العقل الفعال؛ بل عليه ان يصبح عقلاً بالفعل ؛ عندها فقط يصح القول : « سوف تراني » . ولكن في هذا الاتصال، ليس ثمة الا العقل الفعال يدرك نفسه بنفسه متجزئاً ، ولفترة ما ، في نفس بشرية ، كا يتجزأ الضوء في جسم من الاجسام . وهذا

الاتصال يدل على اضمحلال العقل المنفعل ( تماماً كما اضمحل جبل موسى ) إ وهو ليس بضمان أو عهد للبقاء الفردي في وجود آخر ، أن هذا لما يبعدناكل البعد عن السينوية حيث يكمن العهد الباقي للفردية الروحية في وعيها لذاتها ، ذلك الوعي الذي تنجح في بلوغه باتصالها بالعقل الفعال .

#### انتقــال

١ - بينا كانت السينوية ، لمدة وجيزة في الغرب ، وحتى أيامنا هذه في ايران ، تنزع الى إعطاء أينع الثمر في الحياة الصوفية ، كانت الرشدية اللانيلية تنتهي الى الرشدية السياسية مع و جان دي جاندان ، ومع و مارسيل دي بادو ، ( في القرن الرابع عشر م ) . من هذه الوجهة بالذات يمكن ان يؤخذ ابن سينا وابن رشد كرمزين للقدرين الروحيين اللذين كان أحدهما ينتظر الشرق والآخر ينتظر الغرب ، دون ان يعزى اختلاف هذين القدرين الى ابن رشد وحده .

لقد رأينا كيف ذهب ابو البركات البغدادي بالغنوصية السينوية الى أبعد حدودها ، بقوله ان لكل فرد ، او على الأقل لكل مجموعة من الأفراد تؤلف أسرة روحية ، عقلا فعالاً خاصاً ذا كيان روحي مفسارق . وقد أشرنا آنفا الى ان الحلول التي أعطيت لمشكلة العقل الفعال هي ذات معاني بليغة . فمندما يجعل القديس توما الأكويني ، مثلا ، لكل فرد عقلا فعسالاً ، دون ان يجعل من هذا العقل جوهراً روحياً مفارقاً ، فإنه بذلك يقطع صلة الفرد المساشرة بالعالم الالهي ، تلك الصلة التي اعتمدها المذهب السينوي في العقل الفعسال ، المتاثل ذاتياً مع الروح القدس او ملاك الوحي . وما ان تنقطع هذه الصلة ، فتقيم نوعاً من استقلال الفردية الروحية دون اللجوء الى واسطة دنيوية ، حتى قتضرة المكنيسة مكانها عوضاً عن مبادىء حي بن يقظان وتدبره الخاص.

وعوضاً عن ان تحمل هذه المبادىء الدينية معنى الحرية بوصفها تعليماً فردياً في جوهره ، فانها ، لاصطباغها بالصبغة الاجتاعية ، تغدو عرضة لتمرد العقل والنفس . ومما قد يحدث ان هذه المبادىء الدينية ، مسا ان تتسم بالطابع الاجتاعي، حتى تفقد صفتها الدينية ، فتنحرف عن مذهب التوحيد الى مذهب وحدة الوجود ، وعن فكرة التجسد الالهي الى فكرة التجسد الاجتاعي . واذن ، علينا ، وبالأخص هنا ، ان نتنبة الى الفروق بين كل ذلك .

فاذا صح ان 'نلح على ان الديانة الاسلامية خالية من أعضاء وسلطة دينية عليا ، فان ذلك يعود الى انها لا تستطيع ان تنقل الفكرة او الشيء الى المجتمع العلماني الذي يعقبها ، كما يحدث في التيار المحافظ العلماني حيث تحل و الانحرافية ، محل و الهرطقة ، . اما في المسيحية فقد كانت الفلسفة هي التي قادت الصراع ضد و السلطة الدينية العليا ، ، التي قد تكون هيات للدفاع عن نفسها سلاحاً ماضياً سرعان ما ينقلب عليها . مقابل ذلك ، ليست الرشدية السياسية ولا شيئاً على نحوها ، هي التي 'يقد رها ان تقتاد الروحانيين في الاسلام الى التخلص من وطأة التيار المحافظ ومن وطأة اهل المتشبتين بالشريعة ، بل ذلك المنحى التأويلي الذي علينا ان نحلل كل ما يتضمنه في الباطنية الاسلامية عامة ، حتى نتمكن من تحديد ما يقابله في الغرب .

٢ — يقول ابن رشد: « أيها الناس » أنا لا أجزم ان ما تسمونه بالعلم الالهي علم خاطى، » ولكنني أقول انني عارف بالعلم الانساني». وقد أمكن للبمض ، لدى استشهادهم بهذه العبارة ، ان يجزموا بأنها تتضمن كل فكر الرجل . و « ان الانسانية الحديثة التي انبثقت عن عصر النهضة ، من هنا كان انبشاقها » ( قادري ) ، نقول ربما . وفي همذه الحالة يصح القول بأن ثمة أمراً انقضى بانقضاء ابن رشد ، وهو أمر لا يمكن له ان يعيش بعمد ذلك في الاسلام ، ولكنه تحيض له ان يوجه الفكر الاوروبي ، وهذا الامر هو تلك الرشدية اللاتينية التي تلخص كل ما كان يسمى حتى الآن بالعروبة

خلك ، اذا كان مجال المسائية الرشدية قد انتهى أمره في الاسلام الغربي ، فان ذلك ، اذا كان مجال المسائية الرشدية قد انتهى أمره في الاسلام الغربي ، فان التأمل الفلسفي ما زال أمامه مجال فسيح في الشرق ، لا سيا في ايران ، من هنا انه اذا كان النهج الذي اتبعه الجهد التأملي حق أيامنا هذه ، ونعني الحكة الالهية ، يستحق ان مجمل امم « تيوصوفيا » Théosophie ، معني واشتفاقا ، فا ذلك الا لكون البعض قد تجاهل ما في الحكة الالهية من علمائية ميتافيزيقية تؤدي الى فصل اللاهوت بما هو لاهوت ، عن الفلسفة بما هي كذلك . وانحا قامت بهذا الفصل ، في الغرب ، الفلسفة المدرسية نفسها . ومن جهة اخرى ، كا يتبيّن لنا ذلك من خلال كل هذه الصفحات ، فان النظرة الأساسية التي تهم فلاسفتنا ليست نظرة أخلاقية ناجمة عن السنن الاجتاعية بمقددار ما هي فكرة الكال الروحي ؛ وهذه لا يمكن الفرد ان يبلغها باتباعه المعنى الأمور السياسة والاجتاع ، بل باتباعه للمعنى الممودي الذي يربطه بسلسة فكرة السامية ، تلك المراتب التي تشكل الضمان الأكبر لمصيره الشخصي . المراتب التي تشكل الضمان الأكبر لمصيره الشخصي . المدا يبقى « تدبير المتوحد » ، الذي استقاه ابن باجة من الفارابي ، بعيداً كل المعد عن الرشدية السياسية اللاتينية .

٣ - واننا إذ نتوقف في هذا القسم الاول من دراستنا عند موت ابن رشد، فان ذلك لا يعني أننا على اتفاق مع التقسيم الذي يذهب اليه عادة تاريخ الفلسفة الغربية ، حيث ينظر الى القرن الخامس عشر على أنه نقطة التحول الحاسمة . فهذا التقسيم المألوف لدى الغرب لا يمكن نقله الى تقويم المصر الاسلامي . ان حالة الامور ، كا تركناها في نهاية القرن السادس الهجرة الثاني عشر للهيلاد ، تتصف من جهة بموت ابن رشد ، في العالم الاسلامي الغربي (عام ٥٩٥ هم / ١٩٩٨ م) ، ومن جهة ثانية ، بموت السهروردي في الشرق (عام ٥٩٥ هم / ١٩٩٨ م) . ولكن في ذلك الوقت كان ابن عربي قله برز على المسرح ، ولسوف يكون لأعماله الضخمة أثر بيّن قاطع . لها تشير السنوات العشر الأخيرة من القرن الثاني عشر الميلادي الى ابتداء خط يتشعب

الى فرعين، فينشأ عن الفرع الاول مدرستا الاسكندرية والرشدية في الغرب المسيحي، وينشأ عن الفرع الثاني، في الشرق الاسلامي ولا سيا في ايران، حكمة الأنوار الالهية مع السهروردي، وهو الذي امتزج تأثيره بتأثير ابن عربي ولا يزال يفعل فعلم حتى اليوم. ولا شيء يستدعي، هنا، أمراً من قبيل و التومستية، سواء حكم على هذه انها من قبيل الفوز او من قبيل الفشل.

وبمقدار ما يصح تصنيف التمارض بين الغزالي وابن رشد على انه تعارض بين الفلسفة القلبية والفلسفة التأملية البحتة (مع أخذنا بعين الاعتبار ان ما يقابل كلمة وعقل العربية ليست Ratio ولكن Intellectus الو يتنكر فلا يمكن ان نتجاوز هذا التعارض ، في كل حال ، الا بواسطة امر لا يتنكر لا للفلسفة ولا للتجربة الروحية الصوفية . وهذا ما هو عليه ، كا رأينا ، مذهب السهروردي في جوهره . فلا نقولن انه أراد ان يتجاوز تنازع الغزالي – ابن سينا ، ولا تنازع الغزالي – ابن رشد ؛ فالمشكلة لا تطرح بشكلها القاطع هذا ، على نحو ما هو عليه تنازع «كانت – ارسطو» ، الا في نظر المدقت الغربي ؛ اما السهروردي ، شأنه في ذلك شأن المفكرين الايرانيين جملة ، فهو خارج نطاق هذا التنازع . ولقد أشرنا آنفاً ، كيف سبق السهرودي برهاء ثلاثة قرون ، مراد الفيلسوف البيزنطي الكبير و جميست بليتون » ، عندما جمع بين افلاطون وزرادشت .

إلى القد ألمحنا آنفا الى وجود ابن عربي أثناء الاحتفاء بنقل رفات ابن رشد الى قرطبة ؛ وانه ترك في ذلك ذكرى مؤثرة . فقد محل يومذاك نعش ابن رشد على طرف من الدابة ، ووضعت قبالته على الطرف الآخر ، حزمة من الكتب توازن جثته » . في سبيل ادراك معنى الحياة التأملية والعلمية في الشرق الاسلامي التقليدي، لا يجب ان تفرب عن الأذهان هذه الصورة ، على شكل رمز معاكس لمقصده ولاختياره ترى فيه إشارة الى وعلم إلهي » يقهر الموت .

وانه لمن المؤسف حقاً ان تغيب الفلسفة الاسلامية كل هذه المدة عن تواريخ الفلسفة العامة عندنا ، او ان تكون على الأقل قد 'بحثت في هذه التواريخ ، في أغلب الاحيان ، على نحو ما فهمه المدرسيون اللاتين من هذه الفلسفة . وكا ذكرنا في مستهل هذا الكتاب فانه يبقى علينا ، لإنهاء هذه الدراسة ان نأخذ بعين الاعتبار مرحلتين : تقودنا الاولى ، خلال و ميتافيزيقية التصوف ، منذ ابن عربي حتى النهضة الصفوية في ايران ، وتقودنا الاخرى منذ تلك النهضة حتى أيامنا هذه . وكل ذلك مما يدفعنا الى ان نسأل أنفسنا هذا السؤال: ماذا يكون من امر مستقبل الميتافيزيقا التقليدية في العالم الاسلامي ؟ ومن ثم ماذا يكون من الميتافيزيقا من معنى بالنسبة العالم ؟

ان مثال الفلسفة النبوية الذي أشرة الى خطوطه العريضة في بداية كتابنا، جعلنا نستشف المعنى الذي تحسن نسبته الى ذلك الواقع الذي يجعل ان الانطلاقة الفكرية الكبرى نشأت عبر التشيع الاسلامي ، لا عبر غيره ، ثم امتدت جذورها في ايران منذ العهد الصفوي . فاذا جاز ان نسأل مثال الفلسفة هذا عن امر مستقبله فاتما يجوز ذلك بوصفه شاهداً وحسب . ولكن هذا الشاهد بالذات هو الذي لم تطلب تواريخ الفلسفة عندنا سماع شهادته حتى الآن . وهو من شأنه ان يرشدنا الى استجلاء السبب في ان ما حدث في الغرب منذ القرن الثالث عشر ، لم يحدث عنده ، مع انه هو ايضاً ، كا نفخر نحن بأن نكون ، وليد التوراة والحكمة الاغريقية . فاذا تمثلنا علماً قادراً على استجلاء لا حدود له ، ولكنه يقتضي كفدية استجلاء غوامض العالم الخارجي استجلاء لا حدود له ، ولكنه يقتضي كفدية عن ذلك ، تحمل الأزمة المخيفة لكل فلسفة ، واضمحلال الشخص البشري ، وتقبله للعدم ، فهل يزن هذا العلم ، حيال ذلك الشاهد ، اكثر من « حزمة وتوزن حثة ، ؟

# فهركس

| صفحة |                                                |
|------|------------------------------------------------|
| -    | كلمة وحقيقة للأمير عارف تامر                   |
| Y    | تصدير للامام موسى الصدر                        |
| 44   | مقدمة المؤلف                                   |
|      | القسم الأول                                    |
|      | منذ الأصول حتى وفاة ابن رشد                    |
| ٣٨   | الفصل الأول : ينابيع التأمل الفلسفي في الاسلام |
| ٣٨   | ١ – التأمل الروحي للقرآن                       |
| 00   | ٢ ـــ الترجمات :                               |
| 77   | الفصل الثاني : التشيّح والفلسفة النبوية        |
| 77   | ملاحظات أولية                                  |
| ٧٦   | أ _ التشيع الاثنا عشري                         |
|      | ۱ – حقبه ومناهله ص ۷۹                          |
|      | ٧ النزعة الباطنية ص ٨٣                         |
|      | ٣ — علم النبوة ص ٨٦                            |
|      | ٤ - علم الإمامة ص ع به                         |
|      | ه علم المرقان ص ١٠٠                            |
|      | ٣ — التاريخ القدساني وما وراء التاريخ ص ١١٥    |
|      | ٧ الايمام المستور والمماد ص ١٧٤                |

| مراحلها ومصادرها ـ الاسماعيلية الاولى ص ١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | صفحة  |                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------|
| المراحلها ومصادرها ـ الاسماعيلية الاولى ص ١٣٧ السماعيلية الفاطمية ١٤٠ الاسماعيلية القاطمية ١٤٠ الفاجمة الشمارية ومولد الزمان ص ١٤٠ ٣ ــ الفاجمة السمارية ومولد الزمان ص ١٤٠ ٣ ــ الزمان الدروي : التاريخ القدساني والحدود ص ١٤٨ ٤ ٢ ــ اسماعيلية ألموثوت ٢٥٠ ٢ ــ مفهوم الامام وعلم الماء علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦١ ٢ ــ علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦١ ٢ ٢ ــ علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦١ ١ ١ ــ المعتزلة |       | * 1                                               |
| ۱ - الاسماعيلية الفاطمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 141   | ***                                               |
| ۱ - جدلية التوحيد ص ١٤٠  ٢ - الفاجمة السيارية ومولد الزمان ص ١٤٠  ٢ - الزمان الدروي: التاريخ القدماني والحدود ص ١٤٨  ٢ - اسماعيلية ألمَّوت  ٢ - حقبها ومصادرها ص ١٥١  ٢ - مقهوم الامام و ١٦٠  ٢ - مقهوم الامام و ١٦٠  ٢ - مقهوم الامام و ١٦٠  ١ - الماعيلية والتصوف ص ١٦٠  ١ - المعتزلة                                                                                                                                  |       |                                                   |
| <ul> <li>٧ — الفاجعة الساوية ومولد الزمان ص ه ١٠</li> <li>٣ — الزمان الدوري : التاريخ القدساني والحدود ص ١١٠</li> <li>٢ — علم الامامة وعلم المعاد ص ١٥٠</li> <li>٢ — سقيها ومصادرها ص ١٠١</li> <li>٣ — علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦١</li> <li>١ — مفهوم الامام وفلسفة القيامة ص ١٦١</li> <li>١ — المعاعيلية والتصوف ص ١٦٧</li> <li>١ — المعتزلة</li></ul>                                                             | 18.   | ١ الاسماعيلية الفاطبية                            |
| <ul> <li>٣ — الزمان الدوري: التاريخ القدساني والحدود ص ١٤٨</li> <li>٢ — علم الامامة وعلم المعاد ص ١٥٧</li> <li>٢ — مقبها ومصادرها ص ١٥١</li> <li>٣ — مقبها ومصادرها ص ١٦١</li> <li>٣ — علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦٤</li> <li>١ — المساعيلية والتصوف ص ١٦٧</li> <li>المساعيلية والتصوف ص ١٦٧</li> <li>المعتزلة</li></ul>                                                                                              |       | ١ — جدلية التوحيد ص ١٤٠                           |
| ع — علم الامامة وعلم المادة ص ١٥٠<br>٢ — اسماعيلية ألسوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | ٣ — الفاجعة السماوية ومولد الزمان ص ه ١٤          |
| <ul> <li>٣ – اسماعيلية ألموت</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       | ٣ الزمان الدوري : التاريخ القدساني والحدود ص ١٤٨  |
| ۱ - حقبها ومصادرها ص ۱۹۱ ۲ - مفهوم الامام ص ۱۹۱ ۳ - علم الامامة وفلسفة القيامة ص ۱۹۲ ٤ - الاسماعيلية والتصوف ص ۱۹۷ الفصل الثالث : علم الكلام السني                                                                                                                                                                                                                                                                       |       | ٤ — علم الامامة وعلم المماد ص ٢ ه ١               |
| <ul> <li>٢ – مفهوم الامام ص ١٦١</li> <li>٣ – عام الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦٢</li> <li>١ – الاسماعيلية والتصوف ص ١٦٧</li> <li>١ – المعتزلة</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                     | 107   | ٣ – اسماعيلية أَلـَمُوتَ                          |
| <ul> <li>٣ عام الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦٢</li> <li>١ الاسماعيلية والتصوف ص ١٦٧</li> <li>١ المفتل الثالث : علم الكلام السني</li> <li>١ المعتزلة</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                               |       | ۱ — حقبها ومصادرها ص ۲ ه ۱                        |
| الاسماعيلية والتصوف ص ١٦٥         الفصل الثالث : علم الكلام السني         ١ المعتزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       | ۲ — مفهوم الامام ص ۱۹۱                            |
| الفصل الثالث: علم الكلام السني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       | ٣ ـــ علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦٤            |
| ۱ المعتزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       | <ul> <li>٤ — الاسماعيلية والتصوف ص ١٩٧</li> </ul> |
| أ — المصادر والأصول ص ١٦٩<br>ب — مذهب الاعتزال ص ١٧٥<br>٢ — أبو الحسن الأشعري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 171   | الفصل الثالث : علم الكلام السني                   |
| ب - مذهب الاعتزال ص ١٧٥<br>٢ - أبو الحسن الأشعري ١٨٠<br>١ - حياته ومؤلفاته ص ١٨٠<br>٣ - الأشعرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 171   | ١ المعتزلة                                        |
| ۲ — أبو الحسن الأشعري ۱۸۰ ا — حياته ومؤلفاته ص ۱۸۰ ۱۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       | أ ـــ المصادر والأصول ص ١٦٩                       |
| أ — حياته ومؤلفاته ص ١٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       | ب – مذهب الاعتزال ص ه ١٧٥                         |
| ب مذهب الأشعري ص ١٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۱۸۰   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             |
| ٣ - الأشعرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |                                                   |
| أ — تطور مدرسة الأشمري ص ١٨٨<br>ب — المذهب الذري ص ١٩١<br>ج — المقل رالايمان ص ١٩٤<br>الفصل الرابع : في الفلسفة وعلوم الطبيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       | ب مذهب الأشعري ص ١٨٢                              |
| ب المذمّب الذري ص ١٩٠١<br>ج العقل والايمان ص ١٩٤<br>الفصل الرابع ، في الفلسفة وعلوم الطبيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱۸۸   | ٣ ـــ الأشعرية                                    |
| جُ ــ المقل والايمان ص ١٩٤<br>الفصل الرابع : في الفلسفة وعلوم الطبيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       | أ ـــ تطور مدرسة الأشمري ص ١٨٨                    |
| الفصل الرابع ، في الفلسفة وعلوم الطبيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       | ب — المذهب الذري ص ١٩١                            |
| ۱ – الهرمسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | ج — المقل والايمان ص ١٩٤                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 147   | الفصل الرابع ، في الفلسفة وعلوم الطبيعة           |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 147   | -<br>۷ — اله مسة                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7 + 7 | • •                                               |

| صفحة        |                                            |
|-------------|--------------------------------------------|
| 7.9         | ٣ ــ موسوعة « اخوان الصفا ،                |
| ۲۱۳         | ۽ – الرازي طبيباً وفيلسوفاً                |
| <b>۲۲</b> + | ه — فلسفة اللغة                            |
| 777         | ٣ – البيروني                               |
| 779         | γ – الخوارزمي γ                            |
| 779         | ٨ – ابن الهيثم                             |
| ۲۳۳         |                                            |
| ۲۳٤         | الفصل الخامس : الفلاسفة الهلسينيون         |
| 772         | استہلال                                    |
| 740         | ۱ — الكندي وتلاميذه                        |
| 711         | ٢ ــ الفار ايي                             |
| To Y        | ٣ – أبو الحسن العامري                      |
| 701         | ٤ – ابن سينا والسينَويَة                   |
| 770         | ه ـــ ابن مسكويه ، ابن فاتك ، ابن هندو     |
| ለፖን         | ٣ – أبو البركات البغدادي                   |
| 271         | ٧ — أبو حامد الغزالي ونقد الفلسفة          |
| 777         | الفصل السادس ، التصوفالفصل السادس ، التصوف |
| ۲۸۲         | ١ ــ ملاحظات أولية                         |
| 444         | ٢ — أبو يزيد البسطامي                      |
| 79.         | ٣ الجنيد                                   |
| 777         | ۽ – حکيم الترمذي                           |
| 798         | ه الحلاج                                   |
| 797         | ٣ أحمد الغزالي والعشق الخالص               |

| سنحة       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠٢        | الفصل السابع ، السهروردي وفلسفة النور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٠٣        | ١ – إحياء حكمة فارس القديمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 4.4        | ٢ ـــ مشىرق الأنوار ( إشراق )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 418        | ٣ ترتيب الوجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>TT1</b> | ٤ الغربة الغربية الغربية يتمام الغربية الغرب |
| 410        | ه ــ الإشراقيون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 444        | الفصل الثامن : الفلسفة العربية في الأندلس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>774</b> | ۱ ـــ ابن مسرة ومدرسة « ألميرية » ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 227        | ٣ ـــ ابن حزم فيلسوف قرطبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 414        | ٣ ـــ ابن باجة فيلسوف سرغسطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 414        | ٤ - ﴿ ابن السيد ﴾ فيلسوف بطليوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 401.       | <ul> <li>ابن طفیل فیلسوف قادس</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 401        | ـــ ابن رشد والرشدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 414        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

منشورات عویدات ۱۹۶۲/۲/۱۰۷

### Henri CORBIN

### HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE ISLAMIQUE

Texte traduit par N. MROWA & H. KOBEISSI

Préface Aref TAMER

Introduction: Imam Moussa SADR

EDITIONS OUEIDAT Beyrouth - Paris

## تاريخ الفلسفة الإسلامية

لقد فتح هذا الكتاب أمام الفكر الغربي باباً واسعاً جديداً للثقافة الشرقية وكشف له كنوزاً غنية بالانتاج الديني الفلسفي والتصوف الأصيل.

وقد بذل الأستاذ المؤلف البروفسور هنري خوربان، في هذا العمل الكبير جهداً متواصلاً يدهش القارىء ويلزمه بالتقدير والإعجاب، لأنه تجاوز فيه طاقة الفرد والأفراد، ذلك أن الأبحاث التي يتحدث عنها المؤلف كانت في الكثير منها مودعة في صدور العلماء الراسخين في العلم وفي أوراق الكتب المخطوطة. وقد تفرق العلماء وانتشروا في أقطار الشرق الإسلامي، وتبعثرت الكتب في خزائن المكتبات الخاصة والعامة في مختلف بلاد العالم.

والمؤلف مع ذلك يحاول بصبر وجلد متناهيين سبر أغوار هذه الأبحاث واكتشاف جواهرها وترجمتها وتنسيقها وإخراجها؛ وهذا عمل يتجاوز جهود كثير من الباحثين، وخدمة يقدمها المؤلف للثقافة العالمية تعلو الكثير من خدمات المؤسسين.

أما القارىء العربي فسوف يجد في ترجمة هذا السفر الجليل متعة فكرية واعتزازاً بما انتجته بلاده وبما انتجه الشرق كله، وندماً لجهله (أو تجاهله) لتراثه الثقافي والحضاري العظيم حتى أصبح كالمرآة تعكس الفكر الغربي وانتاجه ناسياً أنه امتداد لمؤسسي أكبر انتاج حضاري وثقافي في التاريخ.

الإمام موسى الصدر